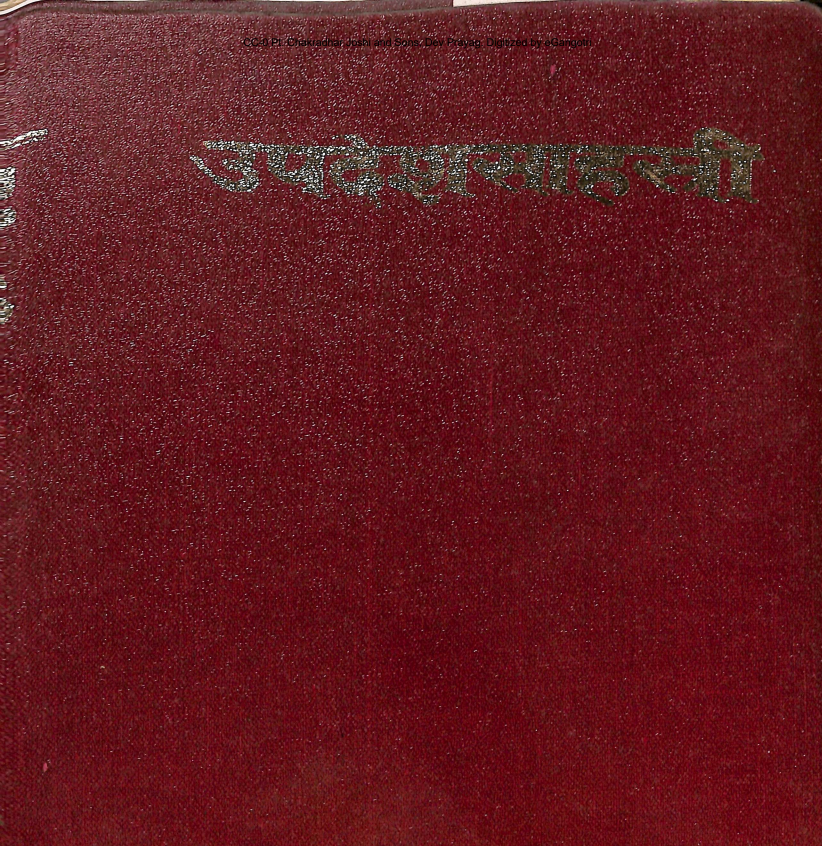
CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

# उपदेश-साहस्त्री





CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

उपदेशसाहस्री UPADESHASAHASRI

UPADESHASAHASRI

Shri Shankalabhagavargada's

The Tills of Shel Amadegici Acharya

Edited with introduction notes etc.

Papdilaraja, Shantarakara, etc.

S. Subrahmanyanastri M. A.

Directory

Makesh Research Institute of Laulian Philosophy, under ninerions from

Shri Swami Mehasiamandeki Maharaj Pontin of Sat Delektionanski Perilo

Mahesh Research Institute

Mount Abu

Advaita Grantha Ratna Manjusha-Ratna 15-



Shri Shankarabhagavatpada's

# **UPADESHASAHASRI**

with

The Tika of Shri Anandagiri Acharya

Edited with introduction notes etc.

by

Panditaraja, Shastraratnakara, etc.

S. Subrahmanyasastri M. A.

Director,

Mahesh Research Institute of Indian Philosophy, under directions from

Shri Swami Maheshanandgiri Maharaj

Pontiff of Sri Dakshinamurti Peetha Mahamandaleshwar

Mahesh Research Institute

Mount Abu

Varanasi

अद्वैतग्रन्थरत्नमञ्जूषायाः पञ्चदशं रत्नम्—

D. 49/9 Mishra Pokhara



श्रीशङ्करभगवत्पादाचार्यविरचिता

# उपदेश साहस्री

श्रीमदानन्दगिर्याचार्यकृतटोकासमलङ्कृता

श्रीदक्षिणामूर्तिपीठाधीश्वरमहामण्डलेश्वर-श्रीमन्महेशानन्द्गिरिमहाराजानां

निर्देशेन

पण्डितराजशास्त्ररत्नाकरादिपदभाजा

श्री एस. सुब्रह्मण्यशास्त्रिणा

महेश-अनुसन्धान-संस्थान-निदेशकेन
संशोध्य भूमिकापाठभेदिटपण्यादिभिः

सम्पादिता

महेश-अनुसन्धान-संस्थानम्

माउण्ट आबू

वाराणसी

Published by-

# MAHESH RESEARCH INSTITUTE

Shri Shankar Kul

Mount Abu (Raj)

Phone; 146

Shri Dakshinamurti Matha

D. 49/9 Mishra Pokhara

अविका एर्लामञ्जूषायाः पद्मका रलाम्--

VARANASI

Copies and information may be had of-

## MAHESH RESEARCH INSTITUTE

Shri Dakshinamurti Matha
D, 49/9 Mishra Pokhara
VARANASI

भगवत्पादाब्दः-११९०

वैक्रमाब्दः —२०३५

खेष्टाब्दः —१९७८

All rights reserved by the publisher

First Edition

Price:

Printed by:
Ananda Kanan Press
D. 14/65, Terhineem
VARANASI

#### निदेशिका:

शुभाशी: : ८

Analysis of Contents : 1-22

Verse Section : 1-16

Prose Section : 17-22

उपोद्धातः : २३**–२**४

विषयसूचिका : २५-२६

उपदेशसाहस्री : १-१६६

पद्यभागः । १-११९

गद्यभागः । १२१-१६६

आचार्यस्तुतिः : १६७

इलोकानुक्रमणिका : १६९–१७५

अवतरणसूची : १७६-१८३

मन्त्रराजप्रकाशः । १८३–१८४

#### श्रीदक्षिणामित्तिविजयतेतमाम्

श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यः पदवाक्यप्रमाणपारावारपारीण-शमदमोपरितितितिक्षासमाधानश्रद्धाचरणिष्ठ ब्रह्मविद्वरिष्ठ-यतिचक्रवितित्वाद्यनाद्यनविद्धन्नगुरुपरम्पराप्राप्तब्रह्मात्मैक्यज्ञानवैभवानुभवप्रद्योतितान्तः-करण-वेदान्तमार्गप्रवर्तक-श्रीकाशीक्षेत्रस्थितश्रीकेवलाद्वैतव्याख्यानित्वहासन-दक्षिणामूर्तिपीठाधीश्वर-शंकरधर्मस्थापनाचार्यं-श्रीशंकरभगवत्पादारिवन्दोपासक-तोटकाचार्यानन्दिगिरि-परम्पराप्राप्त-महामण्डलेश्वरस्थानवैभव-सर्वतंत्रस्वतंत्र-अनन्तश्रीविभूषित-नृसिहगिरिस्वामि-करकमल-संजात-श्रीदक्षिणामूर्ति-निरञ्जनपीठाचार्यं-महेशानन्दिगिरिमहामण्डलेश्वरस्वामिभिः

क्रियन्ते नारायणस्मतयः

वेदान्तमञ्जूषायाः पञ्चदशं रत्नं प्रकाश्यत इति ज्ञात्वा हिषिता वयम् । घोरेऽस्मिन् कलौ शङ्करभगवत्यूज्यपादप्रदिश्तं मार्गं विह।य नान्यमुपायं शान्तिकरमुत्पश्यामः । मुमुक्षूणां कृते तु पूर्वमिप नासीद् ब्रह्मज्ञानाहते
किमप्युपायान्तरम् । वैदिककर्मणा तु आपेक्षिकी शान्तिरासीदिप । अधुना तु द्रव्यादेरनुपलभ्यता, वर्णाश्रमादिसांकर्यादिधकारिणोऽप्यनुपलभ्यता जरीजार्गति । तस्माद् भाष्यकारप्रदिश्तं विधुराधिकरणमनुसृत्य
पुरुषमात्रसम्बन्धिभर्जपोपवासदेवताराधनादिभिरन्तःकरणस्यापि संशुद्धिः सम्भवति । तदनुक्रूलस्तोत्रदेवमन्दिरादीनामिप सौलभ्यं कृतं शङ्करभगवत्पूज्यपादैः, तदनुसारिभिश्च दशनामसम्प्रदायाचार्यस्तत्र तत्र तदा तदा ।
एवं बहिरङ्गं संसाध्य निर्गतनिखलकल्मषांतःकरणस्तु बाह्याभ्यन्तरिकालिंगपारित्राज्यं गृहीत्वा
सभाष्यं सर्वातिकं प्रस्थानत्रयं श्रोतव्यम् । संशयविप्रतिपत्तिनिवारणाय प्रकरणग्रन्थानां लघुचन्द्रिकापर्यन्तानां
विचारणं विधेयम् । कृते चित्तैकाग्रचेण श्रवण-मनने पर्याप्ते ब्रह्मवेदने । प्रारब्धदोषतो नानुभूयते जीवन्मुक्तिस्वेज्जीवन्मुक्तिमिच्छता प्रबलदोषनिवृत्त्यै संयमाभ्यासादिकमेकान्तसेवनादिकं च कार्यम् । अल्पदोषनिवृत्यै तु
वेदान्तपाठनं शिष्यबोधायेति । तत्र च शिष्यसंदेहनिवृतियत्नजनितेनापूर्वेण जीवन्मुक्तिर्लाभो भविता । अयमेव
राजमार्गः श्रेयस्करः शान्तिप्राप्त्यै ।

किन्तु ग्रन्थानामभावे कथं पठनं पाठनं वा सिद्धघोदिति भृशं चिन्तयन्तः खिन्ना वयं भगवन्तं भूतभावनं शंकरं प्राधितवन्तः। भिक्षुभिरस्माभिद्रं व्यानहेंनं ताहशो चिन्ता कार्येति दक्षिणामूर्तिना विद्णुदासमेहताख्यः किच्छेष्ठप्रवरः प्रेरितः। सर्वप्रकाशनं स्वकीयद्रव्येण किर्ष्यामीति प्रतिज्ञां श्रुत्वा निश्चिन्ता अभूम। पारिव्राज्यधर्ममनुसरिद्धन्तिकत्र स्थातव्यमस्माभिः। संपादनं तु नैवं भवेदिति कृत्वा पण्डितराजादि-विख्दान्विता एकविश्वतिविक्रमशताब्दे वेदान्तज्ञाने मार्तण्डवदुद्भासिताः शास्त्रिप्रवराः श्रीसुब्रह्मण्यशास्त्रिणोऽस्य सम्पादने संयोजिताः। अल्पीयसैव कालेन महता श्रमेण सत्यि वार्धंक्ये श्रीशङ्करानुरागमात्रेण कृतसंकल्याः पञ्चदशं रत्नं प्रकटयन्तीति प्रमोदान्वितास्संजाता वयमि । प्रार्थये शङ्करं यच्छास्त्रिसुब्रह्मण्यमहोदयाः जीवनमुक्तिसुखं संप्राप्नुयुरिति।

ग्रंथेऽस्मिन्नानन्दिगिरिपादानां व्याख्यावचनानि मातृकारूपाण्युलब्धान्यपि न मुद्रितानि सम्प्रति नैकटीकाया अवलोकिनमुपकरिष्यन्ति विद्वांसमिप वेदान्तिनिष्णातम् । उपदेशसाहस्री भविष्यति श्रोतव्यविध्युपात्तमुत्तमं ग्रन्थरत्निमिति तु न तिरोहितं विपिश्चताम् । एवं विज्ञानायालमयं सम्पुट एव । ग्रन्थस्यास्य पाठकाः श्रीशंकर-भगवत्पादप्रसादानुगृहीता ब्रह्मलोकं गत्वा क्रममुक्तिभाजना भवेयुः । एषां समेषां ग्रन्थानां हिन्दीभाषानुवादोऽपि प्रकाशियष्यते सत्वरमेव । तेनासंस्कृतज्ञा अपि श्रवणमननादिसिद्धि कृत्वा प्राप्स्यन्ति शान्ति ज्ञानं च ।

ग्रंथप्रकाशने **शारदानन्द**शास्त्रिमहोदया अस्मदन्तेवासिनो बहुश्रमं कृतवन्तः। तत्सर्वं 'भक्तिं मयि परां कृत्वा मामेवैष्यती'ति शास्त्रेणं ब्रह्मानुभूतेरुपायत्वेन तैरनुष्ठितोऽपि पाठकानधमणीं करोति ।

उमारमणं रमारमणं च प्रार्थये यत्समेषां बुद्धौ स्फुरतु ब्रह्मात्मैक्यम् । येषां गृहे च शांकरवचनरूपा ग्रन्थाः स्थिता मन्ये तेषां गृहाद् भूतग्रहिपशाचगदाकालमृत्युशान्त्यभावादीनि च निर्गंच्छेयुरिति ।

वैक्रमाब्दे पंचित्रशद्तारद्विसहस्रतमे व्यासपूर्णिमायाम् ।

क्रमान्त्रका है जिल्ला माने क्रमान क्रमान

to make the place of the contraction of the contraction of the contraction of the fact the state of the state

The state of the s बेगामा को एक ए एक प्रात्मान प्रमाण है कि स्थान कि स्थान कि स्था एक । पुत्रं पहिल्ला एका विकासिक क्षणपात्त व्याद्या नामा भारत व्याद्री व्याद्रीहरूका विकास पुत्रोका the court and allered a grand the state of t किस्तरण विशेषात । हो विशेषात्रणेया असल समित स्थान स्थान साम्याची । साम्याची सामुम्यूची अभिन्यूनिस्तर मेg formillaters a tribute of the contraction of the

removement recipies to chine the plant the sure with the property yells the the rest to the state in the relative on the property of the party of the state tordinary and the feather the property of the friend regimentation in expans appropriate theory. Same and blacking the testing themselves being the safety of the paper when the problem is the problem. क्षाराज्यकारी आक्षाराज्यकार्यकार्यकार्यकार्यकार्यक व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्याप्त व्य

Schumpunicity desput tone tone I have the remediance than before the state to the property of

the state of the party of the same state of the state of

I where the televile term the alterements the newsymber I serve a figurity per

# Analysis of Contents

(Verse-Section)

the probability is the state of In the first chapter the Acharya establishes eligibility, the important requisite for any person to enter into the study of any subject, much more so into the initiation of Brahman-knowledge, the very essence of the Vedas. The Vedas introduce Brahman-knowledge in all Sakhas only after enumerating all the obligatory, optional and occasional karmas which are to be performed by a house-holder after his marriage with a wife and his subsequent installation of the three fires Garhapatya, Ahavaniya and Dakshinagni for his daily havnas and periodical Yagas. Karmas are based on the notions of 'I' and 'mine', 'I am the performer', 'I desire this fruit,' etc. These notions in turn give rise to desires and aversions by which one is led into good and bad deeds resulting in the never-ending cycle of good and bad births. Karmas, though Vedic, cannot remove the ajnana which produces the identification of body mind etc, with atman and through this inspire man into good and bad deeds. Vedas came to fulfil the needs of man in the present and future births according to his inborn desires and dislikes and then by performing karmas when his mind becomes pure and ripe to receive Brahman knowledge, they teach him the nature of Atman and Brahman. Karmas themselves cannot remove the ajnana as they are the products of agnana. A product (or effect ) can not be opposed to and destroy its cause.

Brahman-knowledge is opposed to ajnana and hence it alone can dispel the darkness of ajnana.

For initiation into Brahman-knowledge one should get his mind purified of past sins and then he should abandon all his karmas by taking up sanyasa according the to Sastras. Now there are three objections against sanyasa :-

- (1) Karmas like agnihotra are obligatory and hence should be performed till death.
- (2) Brahman knowledge also being a means requires angas (auxiliaries) and karmas alone can help it by being angas.
  - (3) Abandoning the karmas which are (nitya) obligatory one will only reach naraka (hell) in the next birth. To these objections the acharya replies :-

Karmas cannot co-exist with Brahman-realization. Brahman-knowledge meant here is the realization of pure and changeless Brahman and negation of 'I do', 'I am the performer, I desire this fruit', etc. Karmas are based on the notions of 'I do,' 'I am the performer', 'I desire this fruit' etc. Brahman-knowledge is of the form 'I am pure Brahman 'I am not the agent of any karma', 'I am not an enjoyer' etc. This knowledge is opposed to the knowledge 'I am the agent' etc. which is the basis of karma and hence cannot co-exist with karmas. This Brahmn-knowledge removes ajnana. Therefore, as a preparation to the aforesaid Brahman-knowledge one must abandon his obligatory karmas, after he has got the mediate knowledge derived from Vedantic texts and preceptors, that he is pure and qualityless Brahman. It is true that before the rise of such knowledge he thought that he was the body, the performer of karmas and enjoyer of their fruits, but when by the Sastras 'Brahman is not this not this' all dualities super-imposed on the self were rejected, atman, the substratum alone remains as real, and the sadhaka comes to know his true nature, he should abandon all karmas to get immediate realization. Reply to the objections raised:—

- (1) All obligatory karmas are enjoined only for those who believe the notions of 'I' and 'mine' as valid.
- (2) Though karmas require auxiliaries Brahman knowledge does not require them.
- (3) Punishment or naraka is meant only for those who are ordained to but do not perform karmas. The sadhaka is not so ordained, and hence not eligible for them.

The Acharya concludes by mentioning that for the removal of ajnana Brahma-Vidya alone, free from karmas is required. It is begun in the Upanishads and elucidated in the present work.

# CHAPTER-II

Now the following objection arises. The notions of 'I' and 'mine' due to the identification of atman with body, mind etc. are experienced in daily life. These cannot be removed by the Brahman knowledge arising from Vedic texts 'not this not this' etc. If what is experienced without contradiction is negated by a Vedic text why not atman also be negated?

The answer is this: Atman cannot be negated as one who begins to negate cannot negate his own self as the negation would be left without a Sakshin i.e. negator (witness). Sakshin is Atman.

It may be asked that the cognition 'I am Brahman' generated by Vedic texts cannot survive the onslaught of identification of self with body etc. which persists every moment in our life, and it may nullify Brahman knowledge. Moreover, when the notions of 'I' and 'mine' persist how can the realization of Brahman in the form of 'I am pure qualityless Brahman' enter the mind. The notions of 'I' and 'mine' can destroy such Brahman realization.

No, we reply, Brahman-knowledge is the result of intense enquiry of Vedic texts, establishment of pure Brahman-atman by reasoning and meditation. This realization cannot be nullified by the daily experiences of 'I' and 'mine'. They are superficial cognitions like the cognition of silver in a shell.

Therefore, crossing this forest of samsara affected with sorrow and ignorance one can reach atman in the same way as the famous native of Gandhara rotting in wilderness reached his own country by the guidance of a compassionate passer-by.

#### CHAPTER-!!!

If the Lord (Brahman) be not our own self then the meditation upon him as 'I am Brahman' will be valueless and the Sruti texts like 'Thou art that' and more over the Brahma Sutra texts like "He should be approached (realised) as atman" will be contradicted. If the Lord be atman then the realization as 'I am Brahman' will be valuable and uncontradicted with the scriptural texts and can arise.

Further, if Brahman were different from atman and he is not to be meditated as 'I' then the srutis declaring it to be "neither gross nor atomic, neither short nor long" etc. will be purposeless. If, however, Brahman is atman such meditations will become useful in removing our wrong notions such as 'I am lean', 'I am stout' etc. which are the products of Avidya. Therefore, we should know that the sruti texts like 'not gross' etc. have come to dispel our wrong notions of 'I am stout', etc.

If these srutis are intended to remove grossness etc. in a different entity (non-self) which is not to be realised as self then these srutis will be futile.

Further, the Sruti texts like 'He has no pranas no mind' etc. would be negations of prana etc. in an entity where there is no likelihood of the existence of pranas etc. and hence purposeless.

#### CHAPTER-IV

Here the following objection arises:

The good and bad karmas accumulated in former births can obstruct the effects of brahman-realization of the sadhaka. The Acharya answers:

The said karmas having been destroyed by the fire of Brahman-knowledge there is no reason to doubt about the effectiveness of Brahman-knowledge. The knowledge that arises from Vedanta is I am not the agent of any action, nor I am the enjoyer of its fruit-This realization destroys the ego leading to the notions of I and mine.

If it be said that taking food by begging etc. are also fruits of karmas; hence other karmas will also bear their fruits in the case of jnani. We say, it is not so; since begging etc. are the results of Prarabdha karmas, while the good and bad deeds of the past other than prarabdha karmas, are destroyed by Brahman knowledge.

The enjoyment of objects resulting from prarabdha karma is not negated by the knowledge of reality, while the other karmas are destroyed by it, and hence their effects cannot interfere in the life of the knower.

If the knowledge of pure atman is as firm as the one of body in dentification with atman then this firm experience will destroy the identification of body and atman and the knower released.

<sup>1.</sup> Prarabdha is that karma which brought about the present body of the knower. It is responsible for continuing the life of the existing body till the attainment of disembodied Moksha. This karma cannot be destroyed by knowledge as it has become ripe and begun to fructify like the arrow aimed and shot.

4

#### CHAPTER-V

If, as stated above, Brahman-knowledge is the means for attaining Moksha, why do not all people aspire for the realization of atman? In reply to this objection the Acharya quotes an incident described in the Mahabharata Book 13. Udanka, or Uttanka, a great sage approached Lord Krishna while he was travelling in his chariot from Hastinapura to Dwarka after the Mahabharata war and threatened to curse him since, though capable he did not bring about peace between the two warring brothers. Noting the sage's threatening words, the Lord told him about his efforts to bring about peace. The sage begged to be forgiven by the Lord. The lord spoke kindly to the sage and offered him a boon. The sage reluctantly accepted and asked the lord to bless him with water whenever he wanted it while travelling in the desert. The lord granted his request and asked Indra, the lord of the celestials, to supply the divine nectar in the form of water. Indra, after some hesitation agreed to give him nectar but in the way Indra willed. One day when the sage during his wanderings felt thirsty, he saw before him an outcast half-naked, pitch black, pariah surrounded by dogs, holding a pot of water under his genitals. The outcast leaned towards the sage and offered water several times. Thinking that it was urine, he refused and went away. The scene disappeared.

Just as Udanka refused to take the divine nectar which was to give him strength and vigour for a hundred years without food, so also man devoted to action refuses to be initiated in atman-knowledge fearing that his karmas would be destroyed by it.

The root cause of bondage is the identification of body, mind etc. with atman. This results in the confusion of the qualities of one with the other. When the mind is unsteady atman seems to be unsteady, and when it is steady atman also seems to be steady. Just as a person travelling in a boat sees the trees on the bank moving while his boat is moving, so also when the mind is unsteady atman reflected in it appears to be unsteady. on the other hand when the mind is steady atman appears to be steady. Atman's reflection falls in the mind and thus the attributes of atman appear to be the attributes of the mind and the attributes of mind of the atman. The notion 'I am the agent and the enjoyer' is the result.

We must analyse the content of the ego which is formed by a mixture of atman and the mind, often and by rejecting the non-atman part, the mind, we can realise atman.

#### CHAPTER-VI

Now in this chapter the Acharya suggests another way for discrimination between atman and non-atman. All attributes experienced in atman, should be rejected like a hand cut off from the body. The attributes like body mind etc. which are haunting us everyday should become like the severed hand, when they are realised as non-atman, the knower alone could be realised as atman setting aside the things that are known. The ego that forms part of the notion of 'I' should also be taken as non-atman, because that is also an object of knowledge and should be rejected as the severed hand.

A compound like 'Chitragu' means a person possessing a cow of variegated colours. Here the possessor of the cow is meant, and not the cow. Similarly we should leave the ego content of 'I' and concentrate on the substrate which is consciousness. The notion of 'I' in 'I am a man' etc. represents atman before the rise of Brahman-knowledge in a man of ignorance.

CHAPTER-VII

Though the realization of Brahman is by means of Sruti texts such as 'I am Brahman' etc., the Acharya further enforces the same realization through his own experience.

The Acharya says :--

Brahman, Vishna etc. down to

All the objects brought to the mind are illumined by the sakshin who is never a modification, being distinct from them. Since I am the sakhin, the supreme Brahman, since I cognise all, I am omniscient. Even the objects of the minds of other people are illumined by me as sakshin. As there are no two sakshins, I am all-knowing. Since I am the sakshin of all the modifications and qualities I can have no modification or quality.

Just as the red colour of the rose flower reflected in a crystal is illumined by the sunlight, so also the object: brought to mind are illumined by me, and hence like the sun I am changeless

by nature.

Quality is perceived only in waking and dream states when buddhi is awake. In the deep sleep there is no perception of qualities. In deep sleep, however atman is awake, though there are no objects available befor him to illuminate. Thus Brahman is changeless in all the three states. Quality is not present in deep sleep. Buddhi which changes cannot be said to be real but it is the 'seen'. The Sakshin being present in all states is real.

Both realization and ajnana exist in the buddhi with Sakshi reflected in it. When

realization arises ajuana is destroyed, and Atman shines forth without a second entity.

#### CHAPTER-VIII

In this chapter the Acharya introduces a conversation with the mind in order to strengthen the knowledge of identity of atman with Brahman, which is already attained and experienced.

The wrong identification of the body with pure consciousness, which is my nature is due to my mental agitation. Therefore, my mind! do not desire any advantage to be attained by your movements. I am free from all peculiarities, in my real being. I cannot gain by your modifications.

Since I am Brahman without a second, always free and birthless, you better leave your false movements and attain peace renouncing the tastes for unreal things.

I am alone; apart from me nothing else is existence. I have no relation with anything else nor do I belong to anybody. Therefore, I have nothing to gain by your movements. In reality you are also the non-dual Brahman". I converse thus only to enlighten people who are infected with the notions of cause and effects. Understanding this will surely dawn in the consciousness of one's own nature. If one meditates on this he will become free from the danger of ajnana and getting rid of all desires and shakles, he will move about without anguish.

#### emoto burnsoiner to was a unices CHAPTER-IX

Subtlety is opposed to grossness and pervasiveness. Beginning with smell which is the subtle part of earth we should merge it into its cause which is taste, the subtle part of water. This merging as far as the inner sou, which is the all-pervading, real substratum, the atman should be realised. The realisation of this state will be, 'I am always pure non-dual consciousness which is all-pervading and eternal. All beings beginning from Brahman, Vishnu etc. down to the blades of grass are my abodes. How can there be any desire or anger in me. The minds of all creatures are illumined by my consciousness. I am all-knowing. My consciousness has no specific form. It is eternal. There is no duality in it.. The consciousness is eternal existence. The cognition of things in waking and dream is due to avidya. In deep sleep there is no object. Atman is not the object of cognition. It is pure consciousness without any object.

#### CHAPTER-X

In this chapter the Acharya explains that the realization of atman is like that of an object but, only in its true nature of consciousness and bliss. The sadhaka experiences it as his own being.

I am eternel consciousness which is all-pervasive, non dual and eternally free from shakles of samsara. I am free from birth, death, old age etc. self-luminous, complete in my own being. wthich is neither cause nor effect. I am always satisfied.

I do not see anything in waking, dream or deep sleep. These states are but convulsions of the mind. I am the fourth, different from the three states and yet one with them as the substrate seer.

I am changeless and hence I am free from the pains of the body. They are all false. This is truth that being bodiless I cannot change. I have neither merit nor de-merit bondage or moksha, neither caste nor ashrama. Though embodied I am very subtle, the karmas do not affect me as they do the other ignorent ones. I cannot be tainted by anything. I am the lord existing in all bodies equally. I am superior, real Brahman but considered by people otherwise by avidya. I am the supreme Brahman by realising both the congnizable and uncognizable (ksher and akshars) yet considered by people to be of ordinary nature by avidya. There is no rebirth for me because Avidya, the seed of transmigration has been destroyed. Brahman being the atman pervades equally in all the beings and hence the notions like 'this is mine', 'I am superior to others. none is like me', etc. false impositions of the ignorant masses.

He who is not even conscious that he is Supreme Brahman because of its constant realizetion though he sees duality, though active, is actionless in reality, he truly is the real knower of Atman. This is the knowledge of reality as described in vedantas.

#### CHAPTER-XI

Now the question is raised about the impossibility of identifying Atman with Brahman for they possess contradictory qualities. The way to Moksha in this view must be attained by Rarma or upasana combined with karma.

The acharya answers: For all jivas the knowership is the very nature of consciousness. It is natural to them. The other varying qualities are the products of ajnana. This is inferred from the words of Yajnavalkya to his wife "This much is Moksha" after explaining the nature of atman. There fore, we conclude that knowledge is the cause of Mukti.

I see as sakshin the movements of all the minds of the universe, yet I am changeless. How can I have any particular attitude, for. I am pure consciousness. The objects of the waking and dream are not seen in deep sleep, though they are seen in the two former states. Just as the dream is real till one wakes up, so also perception and objects of waking are valid till the realization of atman.

I reside in all creatures but am untouched by their defects; I am the pure witness pure Brahman. Persons who believe that they are Brahman and yet can act and enjoy are not really fit either for karma or knowledge. They become unbelievers in both sections of Vedas. One may be asked, knowledge of Brahman-Atman identity will not arise since the Srutis like 'thou art that' can be interpreted to mean other than real identity. We reply that they cannot be so interpreted because these srutis are valid literally like the srutis proclaiming Swarga as the fruit of Vaidic karmas. Once the knowledge dawns, one realizes that just as the dream objects are unreal so also the objects of waking state. Atman is experienced as pure consciousness unaffected by objects in a dream. Such a juani seems like a sword drawnout from its sheath.

King Ajatasatru enlightens Sage Gargya about the natural state of atman by teaching 'not this', 'not this', after waking up the sleeping man. All karmas are performed by physical and the subtle body, which are themselves products of vasanas. I am declared to be atman by the sruti and not these gross and subtle objects. Hence I have no karmas to suffer. There is no hope of getting immortality by performing karmas. They will lead only to death and fear. Atman alone is eternal and fearless. This (atman) is my only goal. The rest is all unreal. So I must abandon all that is opposed to Moksha, including karma.

#### CHAPTER-XII

Now the question arises, "If atman is pure and qualityless then why do not ordinary men realise it as such". The Acharya answers, just as the body sitting in the sunlight is observed as identical with the light and not as different from that, so also the atman taking the mind wherein it is reflected as its own self does not realise its true nature. Whatever appears as identical with the reflection of consciousness, whether they be the body, the senses, or the mind, the fool considers as his own self, and hence he does not attain his real self.

Just as a boy who thought that one of his ten friends who crossed a channel was lost in the flood, since he was occupied in counting only others leaving himself, so also the ordinary man occupied in identifying himself with mind etc. different from himself and being without a real Guru, does not realise his own self, or feels it lost.

Now the acharya condemns the view that only by continuous meditation that 'I am Brahman' do men realize the identity of Brahman with atman. The upholders of this view think that the verbal cognition arising from the vedic sentence, 'I am Brahman' is apt to be nullified by the ordinary daily notions of "I am grieved", for they feel that verbal testimony can only produce indirect knowledge Acharya replies, grief etc. is the outcome of false identification of the body with atman, hence no meditation is necessary to remove it. The person who thinks that he is in grief is not the real atman, but the reflected atman.

Moreover how can there be the two opposite notions of "You ought to do this work", and Brahman consciousness i.e. "You are beyond all duties", in one and the same person at the same time. The teaching 'Thou art that' points to the Sakshin, witness of pleasure, pain etc, as Brahman, and not to the ego considered as atman by ordinary men. Atman, the Sakshin is himself the experience. He is not an object of experience as pot etc. Just as the body affected by the heat of the sun is only an object of atman's knowledge so also is the ego which is the locus of pleasure, pain etc. Ego is the object of the Sakshin, and hence it is not the attribute of atman. Therefore, I am the pure Brahman, unadulterated consciousnes, free from dualities, and always free. I am pure consciousness and there is no other consciousness to cognise me. The psychosis of the mind is also cognised by me. The mind has origination and destruction, not the pure consciousness. Since the notion of agency requires identification of the body with the atman, it is false. The negation "I do nothing" is valid since it requires no external cause.

If according to Sastra this knowledge is attained, how can the notion of 'I am commanded' by the Sastras persist?

#### on a good status of asmust on over CHAPTER-XIII we bon stong or of tog bon itoms and

In this chapter purity and changelessness of atman are further explained, I have no eyes, no ears, no speech and no mind. Hence how can I see, hear, speak or think. for me who has no vital airs there can't be movements nor can there be thinking for the one who has no mind. For one who has no body, hunger and thirst, grief and delusion, old age and death are impossible. I am eternal consciousness. Hence remembrance and forgetfulness have no place in me. The mental psychosis generated by the eye is witnessed by me, the eternal Light. The mental psychosis brought by other senses like that of touch, taste etc. as well as thoughts of the mind, and the dream thoughts are all witnessed by me. The seeing of the seer is eternal and pure. But non-discriminating people think that they are unhappy or miserable. All this is due to the upadhis of objects. When a psychosis of pleasure occurs in the mind I am said to be happy, when a psychosis of grief occurs I am said to be miserable and by that of a delusion I am said to be deluded. This is the cause of samsara.

If one wants to cross the ocean of Samsara and be freed from it, he must think like this, "I am eternally free. I have no eyes no ears, no mind. no pranas. As per srutis I am changeless. Cognition or concentration can only bein the mind. But I have no mind. I am pure Brahman and intellgent, free from birth, old age or death. I am neither sat nor asat. I have no bodily

09

existence. I have neither night nor day. The usage such as 'my atman' and 'your atman' is like the usage of pot-space, hall-space, due to the limiting adjuncts. A person who always thinks the glories of the aforesaid atman becomes Mukta in this life.

This is the purport of the Vedas.

## CHAPTER XIV mode good of stda suppl made any or

It was said in the last chapter that happiness, sorrow etc. are the qualities of Buddhi super-imposed on atman. Now the question arises, 'How can this illusion arise since the mind (buddhi) itself is imperceptible? The Acharya answers that buddhi perceives internal objects. This is so because we can dream or recollect colour etc. due to our having had colour-cognition. The object of memory or dream is the mind itself, for there is no difference between the mind and its qualities or impressions. Thus mind is seen in these states by the seer, and hence he, the seer, must be different from that mind.

The seeing of the seer is not an action, or change, but is being merely a witness of the movements of the mind. This is what happens in all bodies. Since there is no differentiating feature in the seer of different bodies each atman can definitely say that I am the seer in all the bodies, minds etc. The adjuncts can be abandoned, since they are non-atman, but atman can neither be lost, nor acquired. Buddhi, body, etc. are acquired and lost, hence they are non-atman. Atman who is the acquirer can neither be lost nor acquired. This is discussed further. I am the Brahman, free from hunger and thirst, so how could I be the agent of Karma? For the one who has no fear of re-birth or death, all the devas including Brahma and Vishnu are objects of pity. He has nothing more to do. He need not enter Samadhi. He has no mind to think, no prana to breath and no senses to see, or hear. So declares the Sruti text.

Objects like the words etc. do not see each other. They are seen by another who is never an object. So they are connected only through the body. Atman in all the bodies is the same, like space, so he is the Iswara. Buddhi is impure, un-conscious and changing. This is beyond dispute. Pure atman is free from all relationships. What is experienced as impurity in atman is due to false identification. Just as when an adjunct is removed space seems to have become one, so also atman seems to become pervasive when the adjunct is analytically removed.

#### THE LORD CHAPTER XV

This Chapter aims at criticising those who think that atman is naturally impure, but by knowledge and meditation becomes one with Brahman. Acharya condemns this view in the following way:—One cannot become another by any means. If it were it must be considered to be the annihilation of the former. So we must discriminate and find out the truth. The seer is atman. All that is experienced is deposited in the latent state in mind which is non-atman. Since the mind is observed by atman as the locus of impressions of experiences we must conclude that the mind was earlier cognised as the locus of those experiences.

Some people however say that atman is both the seer and the seen. This is impossible.

In that case atman will be a changing object, and so will cease to belong to the witness-class, Birth etc. belong to the body, and not the atman.

Moksha is not an effect of Karma, since neither desired nor despised objects exist in that state. These are the effects of karma. The aspirer of Moksha should abandon Karma knowing them to be able to bring about only these.

Lord Krishna said to Arjuna, 'I am the asvattha tree' and also 'I am Vasudeva of the Virshni clan' meaning that he lived equally in both. A person who has this knowledge is the best amongst the realised souls. One must realise that one has as much interest in his body as in the other's bodies. Desire, avarice and such notions are the qualities of the mind and not of the Atman. By concentrating the Atman will become Atman, according to the dictum that one becomes what one concentrates upon. Atman is pure and simple consciousness. All changes belong to the mind. Atman is the witness.

An adept should first think who in reality he is? Whether he is the body, or the senses, individually or totally, and decide that he is different from all of them. Atman is the fire and the mind is the firewood. Due to Avidya, kama, and karma atman burns the oblations of the objects, poured in atman fire, through the senses. This is the waking state. When the vasanas of the mind are themselves the objects of preception it is dream. When the mind dissolves into atman it is deep sleep. All there states are illumined by atman. The same procedure is adopted even when one is called a Sarvajna (all knowing). This is the nature of conditioned atman. The nature of non-conditioned atman is stated, "as qualityless, partless, beyond the speech and the mind. He is pure."

One must always discriminate in this way and find out his own real nature. When one thinks of himself as grieved one is making a mistake. One who is grieved is not his self, but something else. The grieved one is being seen, while the seer is different from what is seen. Atman is not illumined by anything else, Just as the sun is stated to be the illuminator merely because by its presence things are illumined, so also atman is called the knower due to its mere presence. Just as rising and setting are super-imposed on the sun merely because of its presence and absence, so also, the bondage and liberation, knowledge and ignorance are all superimposed on the Atman. The knowledge of Atman alone can pull him out from the recurrent birth and death. It is the duty of man to seek the supreme knowledge, by shunning the notions of I and mine.'

#### CHAPTER-XVI

Now in this chapter the Acharya condemns the incorrect views of all the logicians. He further establishes the adept in the highest glory.

The body we live in is constructed by the time and constituted by the elements of ether, air, fire, water and earth. Hence they are not the atman. Neither the five senses of knowledge nor the five senses of action, nor the five Pranas. The mind which doubts, and the buddhi which decides are also not the atman. Just as the sunlight which illumines a pot assumes the same form

as that of the pot, so does the buddhi assume the form of the object it illumines with the help of atman. Sukha, and Dukha are the qualities of buddhi, which gets the notion of 'I am happy' or 'I am sorrowful'. It is not the atman, who is the seer even of the buddhi, and as such is not involved in its actions. The seer of the image is outside the mirror. What is seen reflected into the mirror is not the power of seeing, but only the seat of that power, viz. the physical eye. The one who sees has that power. One cannot be the subject and the object of the same thing simultaneously. Similarly atman cannot be both the seer and the seen. He is the Sakshin who sees the buddhi and its activites. Atman is considered the cause, due to its mere presence, in the vikalpas of the mind. Atman exists even before and after these vikalpas. Associated with ajnana it is considered the cause of Samsara. We must get rid of this ajnana, and concentrate upon atman. None of the three states viz. waking etc. exist during the existence of the other. Thus they are false.

Jains think that Atman is of the size of the body. It is not correct. The senses are stationed in various places of the body. Buddhi which rules over the senses pervades the whole body. Atman illuminating the buddhi appears to have the size of the body. Hence it is taken by them as such. The Buddhists think that everything is momentary and of the nature of cognition It has no substrate. The final destruction of the congnition is Mukti. The Vijanavada is disfavoured because of non-acceptance of the external objects which is untenable. They accept it because they feel that objects can have no relation with the cognition. Hence the objects are assumed to be mere aspects of cognition. This view, however cannot be accepted since: (1) If everything is of momentary existence, experience and remembrance existing in different moments cannot exist in any locus. (2) They cannot generate a latent impression for there is nothing that exists apart from cognition and cognitions do not exist at the moment of memory. (3) there will be none to experience at the time of Nirvana or Moksha. This view is impossible, as the abhava cannot be accepted, without a witness.

In Vedantic view duality is mithya, being a flux, a product, and of cognising-duration. Struti also says that all effects, are mere words. Thus atman is pure. He can neither be rejected nor accepted. Ajnana which is the source of all super-imposition is also false.

Atman has no states like waking etc. Moksha is not a state, for Atman is always Mukta. Moksha cannot be an attainment of something. Real release will imply transitory release, since what is attained is always transitory. Moreover bondage being unreal, release cannot be real. Attainment of Atman is the supreme goal of one's life. For that Karmas have to be abandoned.

The views of Sankhya is now condemned. Creation or dissolution of the world is impossible as there is no acceptance of Parameshwara in Sankhya to regulate them. Pradhana which is non-sentient and one cannot discriminate between a bound soul and a Mukta. Moreover there cannot be any relationship between Pradhan and Purusha, for he is pure and uncontminable.

In the view of Vaiseshikas happiness etc. cannot be cognised by knowledge as both are located in atman, and both cannot co-exist, which is necessary for cognition. Contact between atman and mind is impossible according to Sruti. Samanya i.e. Jaati is untenable. Knowledge

etc. cannot be the qualities of atman, since he is declared to be pure. The bondage of Samsara is real according to them, and this cannot be proved. For even they accept ignorance as the ultimate cause. Samsara is mere illusion due to non-discrimination, and Moksha is only the removal of that illusion. It cannot be the attainment of another state, since atman is changeless.

All assumptions by the various darsanas are illusions, since they are contradictory to Sruti, experience and rationality.

To help the seekers of Truth we have shown the real path of Moksha. This is the mystic search of indwelling secrets. Having known the Atman one will be free from the effects of Karmas. This knowledge should be given only to the right man who is eligible to receive it. He must possess the four disciplines. It is even superior to the Kingdon of Indra, hence it should be given only after duly examining the fitness of the aspirant.

#### clade out subward same off and CHAPTER-XVII

This chapter establishes the view of Advaita.

All Vedas and Smritis are intended to fulfil the real need of man, which is attainment of Atman. The attainment of all external objects, like a son, end only in grief.

Since atman is already attained its attainment is not by any external effort, but only by correct knowledge. Karma ean not be its cause as its result is not permanent. Vedas are said to have one purport and that is Brahman knowledge. The text 'Thou art that' should be properly grasped. As everything is the product of avidya, the universe is seen only by those who are affected by avidya.

When the mind is pure then only does vidya enters it, hence we must clense it by yama, like celibacy etc., Niyama like contentment etc., the chligatory duties, and tapas. Tapas can be performed by body, speech and mind. All these three should be practised, The mind should meditate. We must know that we are the Sakshins of the three states of waking, dream and sleep. Ajnana is the cause of all these states. when ajnana is rooted out, we get the bliss of Atman Ajnana locatd in atman gives all sorts of good and bad experiences, Atman is like the sun. reflected in many mirrors of the mind. Atman has no movements of its own. All movements are due to Maya, like that of a magician riding on a magic elephant. Just as the products of Maya are seen only by men whose eyes are bound by maya, and not by one whose eyes are not so captured by the magician, so also the knower of Brahman becomes the very stuff of magician himself, and hence not affected by maya. Atman should be known by direct realization, which is neither by senses nor mind. Atman though all-pervading can be known only by the modification of the buddhi, like rahu who can be seen only during the eclipse of the moon. But the illumination experienced in the buddhi is not a characteristic of the buddhi, but it is of Atman. atman reflected in the vritti generated by the eye is called seer, by that of the ear is called the listener, by that of the nose is called the smeller etc. He is one. The Sruti says. 'as if he concentrates, as if he moves'. 'As if' means that he does not really move or concentrate, but it is the buddhi, that does so. Further the Sruti says, 'a thief is not a thief in deep sleep, he is untouched

by virtue or vice, he is always of the nature of consciousness.' Consciousness is atman's nature, and so is Brahman's, the experience of their unity is immediate. When one realises Brahman, and knows that the darkness of avidya is a non-entity, he is liberated from birth and death. Jivanmukta is like the butter taken out from milk which will not mix with it again. for he came out of Ajnana and its products, Realising Atman, who is the cause of fear to all the senses and the gods, the realiser will be free from all fears. Then he need not bow to anybody.

Realising all the three states and their objects as false, and himself the reality as seer behind them. one is liberated.

We should meditate that we are eternally Brahman. Hence nothing can be rejected or accepted By the Sastras 'not this, not this' Atman, the substratum of the negation of the universe is manifested. The duality is false. Atman is the inner soul of all. By realising this he becomes the object of worship even for the gods. He is no more a slave of anyone, be it even God. Sruti says casting aside the conceptions of caste, family, nobility etc. meditation on atman as the symbol om, one realises the Supreme Truth, crosses the river of sorrow and confusion. He has known all. He has performed all the ordained Karmas. He has attained all that should be attained. This is the secret of all vedas.

#### CHAPTER-XVIII

In this chapter the Acharya refutes the view that Vedantas yield only mediate knowledge. He proves that Sravana gives immediate realization, and Vedanta texts directly lead to Sakshatkara. The Sruti text 'Thou art that' definitely produces the knowledge of atman's identity with Brahman. In the notion of 'I' the non-atman element ego is to be rejected. The notion 'I am actor' is false. 'I am Brahman' is the correct notion. So the former notion is to be rejected, since it is the product of avidya. That notion is mere re-statement of what is experienced in the world. It should be sublated by the notion of 'I am Brahman'.

Some however say, that the realization cannot be had merely by listening to the Sastra. One should meditate upon the statement 'I am Brahman' and its content, so that indirect knowledge can be converted into realization,

The opponent says :-

This meditation called Prasankhyana should be carried on for (1) The text does not generate such cognition, and (2) aspirants may not be able to realise the purport of the Mahavakyas merely by the instruction of guru only once. Further the sensecognitions rooted in the mind, may not allow the rise of Brahman knowldge. Sense perceptions pertain to specific aspects, while that coming from the Vedanta and reasoning pertain to the general aspect. The former being more powerful will displace the latter. Therefore meditation should be carried on to get immediate knowledge of identity.

This view is refuted by Acharya:

Vedantas culminate in giving rise to the immediate knowledge of 'I am Brahman' by rejection as unreal the whole world of non-atman. The fruites of sacrifices should be known

before one wants to undertake their performence. But Moksha is not such because it is of the very nature of Atman himself, and thus the fruit in this case is already existent, and known.

All miseries are super-imposed on atman. To dispel all those illusory miseries the Sruti declares 'not this'. Sruti means that all that we experience is mere super-imposition. Thus rejection is not of what really exists, but what is conceived by an error. The question mey arise, how is it that atman is self-proved and uncognised when the notions of 'I' and 'mine' are always cognising the atman. Acharya replies that ego is always associated with atman, and as he is reflected in it, it shines as atman. Because of the non-discrimination of the two there arises the notions of I and mine. Even the words of Sruti do not convey atman, but only imply him.

Acharya, then elaborately discusses the nature of the reflected object and concludes that it is neither the real object, nor the mirror. It is a phantom. It is like silver in the nacre. Reflection of atman in the ego is of the same nature. It is different both from atman and the ego. This is the Abhasa-vada elaborated by the author of Vartika, and panchadasi.

The words knowledge and bliss are used in the ordinary language to indicate the modifications of mind in which Atman's knowledge and bliss are reflected. The veda uses these two words to indicate atman himself who is reflected. Since the knowledge is reflected in the mind, its modification also is endowed with the power of knowing. Thus the Buddhists are misled in believing that the mind is the illuminator. But in reality the chidabhasa, the atman reflected in the mind, is the illuminator. The Buddhhists could not discriminate between mind and the chidabhasa. Thus they tried to prove that the mind is the knower. If chidabhasa is not accepted then bondage and liberation cannot be explained. The one experiencing sorrow is not the pure atman, Person who listeens to vedanta is also an agent and thus not pure. Therefore it should be accepted that the combination of chit and achit in the abhasa is the listener. Chit is Brahman who is liberated. To accept that the mind itself is consciousness is against vedas. So the chidabhasa has to be accepted. Mind is the product of material elements, and hence is a non-conscious entity. The knowledge derived from the Mahavakyas, 'I am Brahman' is not a mental one and will thus be useless.

The discrimination between atman and non-atman is now explained. In the notion 'This is mine' both elements belong to non-atman. In the notion 'I am this' one element is atman. All external objects including ego i.e. the locus of 'I' are superimpositions. They are attributes of the Sakshin, who is the real factor.

'I did not know anything in sleep' shows that the objects were not there. It does not show the absence of atman. He is the cogniser of the absence of everything else. "The knowledge of the seer does not cease to exist during the sleep" says the sruti implying that atman is present during sleep, though there are no objects during that state. Moreover the three states change, but the consciousness of Atman remains changeless.

The atman if discriminated from non-atman in this way the Mahavakya will easily give the supreme knowledge and dispel ajnana.

It is said in Ramayana that Brahma, the creator, told Rama after the war with Ravana, "You are Sri Narayan, you are the Supreme Akshara Brahman." He did not prescribe any upasana., or meditation to attain the lost majesty. By mere Upadesa Rame realised he was Brahman. So also when the Guru teaches the disciple his natural Brahmanhood, he knows it. No further dhyana or upasana is needed. The fruit of this knowledge is moksha, which is in the atman, and not in the Buddhi or chidabhasa.

The existence of abhasa cannot be doubted Atman is also proved. The abhasa is amply demonstrated to be distinct since in the dream the psychosis of Buddhi is distinctly different from Sakshin, who is the illuminator of dream. Chariot and other things seen in dreams are false, but the cognitions there are real. These are illumined by the Sakshin. The existence of the Sakshin is also established by deduction. Cognitions and their locus are proved by a conscious entity different from them, since they are non conscious like pot etc. and are illuminated by an external light.

Some hold the view that atman is realised merely by negation of the non-atman. Criticising this Acharya says that since Brahman is not cognised by any other pramana, if even scriptures do not communicate them then nihilism will be the only refuge. Hence it has to be accepted that the sentences like Satyam jnanam etc. communicate him.

The Buddhist believes that cognition is selfluminous. There is no need for accepting an atman, who cognises, since cognition itself is the cogniser, the cognition and the cognised object. The action itself is the agent.

Acharya refutes this view. The cognition, which originates and dissolves, needs an agent. This will have to be accepted, since these are invariably due to an external agent. If no agent is accepted, then the Buddhist view of the momentariness of cognitions can not be proved. The Buddhist view is proved to be erraneous in Slokas 141-151. Buddhi and mind are one. It's psychosis called vritti pervades the object through the senses, and the Atman's abasa in the vritti illuminates the object. The buddhi associated with ego causes pleasure, pain etc. This associated Atman is not the enjoyer of Mukti, but pure atman. The Atman associated with pleasure etc. is well-known.

When the body is injured atman feels that he is injured. This is due to his identification with the body. Atman has no body, or other qualities, So injuries are not his attributes. Just as one gets happiness by wearing an ear-ring, so also he gets grief by the burning of the body. Both are illusory. Atman once realised as free from all pleasures and pains easily leads to the knowledge of identity with Brahman by the sentence 'Thou art that'. Just as the sentence 'Thou art the lost person' relieves him of his illusion of having lost a friend, so also the text 'Thou art that' removes the ignorance that one is ignorant of Brahman.

The two pronouns of the sentence "Thou art that" literally mean jiva and the Ishwara. But they imply jointly the sense of their oneness.

Being blinded by avidya and kama the jiva does not perceive his own real sclf, just like the 10th person in the story. Once initiated into the mystery of Mahavakya, he realises his own Atman immediately. Though 'Thou' is put after 'That' in Sruti, we must change the order as 'Thou art that' instead of 'That art Thou'. As long as the contextual meaning of the word 'Thou' is not realised, the sentence implying the identity cannot be grasped. Once grasped the sentence reveals its meaning easily. On realising this the sense-perception and other pramanas are sublated, just as dream cognition on waking. Atman's association with adjuncts like great, small are removed. The feelings of sorrow etc. are removed from atman, and the nature of inner soul shines forth as Brahman. The mediacy of ego is also removed. Thus the duality of the universe is removed. Therefore the text 'tattvam' does not need any meditation or other intermediary for realisation, as it is obtained by the text itself.

Moreover if meditation is introduced as intermeadiary for knowledge then it being an action of the mind will be transient Mukti being permanent cannot be the fruit of any action; for limited action cannot produce unlimited result.

Sanyasa is ordained only to discover the true nature of the self. By renouncing, the identity which is the sense of the great sentence, is easily realised. The knower crosses the fear, and becomes the fearless. There is nothing more to be accomplished by him. The doubt about his indulgence in prohibited acts does not arise, as he has been practising Sanyasa; control of sense organs, endurance, concentration etc. for many years before the rise of such knowledge. Now that it has become his very nature, how can he do otherwise, when the chance for prohibited action does not exist any more. Being free from desires and the duties are not attended to where can be the question of prohibited acts.

#### CHAPTER-XIX

To destroy the fever of greed the medicine of knowledge and dispassion has to be administered For this Acharya addresses the mind, "O Mind: with the notions of 'I' and 'mine', you bring about only calamities. Sankhyas say that your activities are intended to help the atman. But it is wrong. You have no knowledge so how can you help? I have no ambitions left therefore you must calm down. Since there is nothing real except the eternal atman, I am always satisfied. I do not desire anything. I understand by the testimony of the vedas that the knower of Brahman transcends the universe, I know atman to be the substratum of the world and myself. Therefore your activities for me are futile. For the illusion called the world the notion of difference is the cause. When you become quiet there is no notion of duality thus no illusion. Having perceived the reality, I have no delusion. I am eternal and changeless. I am the light; the lighted cognitions just as they are so in dream are illusory, By realising the unqualified atman I will not be entangled in the three modifications of the maya, and be disentangled from Ajnana and its products. Indiscrimination alone is the cause of all our confusions, and when it is removed illusions will die out, like fire without fuel. The supreme peace will reign then."

To those realised precepters, who have churned out the nectar from the ocean of vedas, just as the gods did from the ocean, we offer our respectful obesance.

#### a limb beneathed to clove with the b (Prose Section) of galacter and a wood for any body state.

#### CHAPTER-I was of see of see of see of see of see

Now we explain the procedure of teaching the means of Moksha, to those who are desirous of attaining Moksha and learning its means.

This supreme knowledge, conducive to Moksha, should be taught to one who is free from attachment to all that is considered an achievement. He should be free from the desires of progeny, wealth and worldly fame or heaven. He should be a Paramahansa Sanyasin having peace, control of the senses, compassion etc. He should be endowed with the qualities prescribed for a pupil in the Sastras, and pure. He must approach Guru according to rules. Guru must test him with regard to his class, vocation, character, education, and lineage. The teacher should teach him again and again till he comprehends. Sruti says, 'After testing he should teach the knowledge of Brahman.' Firmly grasped knowledge leads to one's own glory and strengthens the tradition. The tradition helps the deserving ones. It is like a boat stationed on the river bank to help those who want to cross the river.

Sastra says that even the whole earth filled with wealth is inferior to the gift of this knowledge. Without tradition attainment of knowledge is impossible, since Sruti lays down that 'only he who has a precepter knows'. The pupil's non-comprehension may be observed by the facial expressions and other external signs. It should be removed by removing its causes. The causes may be sin, inadvertence, egotism etc. The means recommended by srutis and smritis are yamas, niyamas, non-egotism etc. Bhagy dgita Ch. 12 is a good compandium of all these.

Acharya should be a very learned person, filled with compassion, control of senses goodwill etc. He must be un-affected by pleasures and a realised soul having his refuge always in Brahman. He must be free from bad qualities like ego, deception, envy, jealosy, spite etc. and eager to impart and spread knowledge merely to help the good and the needy.

He must teach first the all pervasiveness of Brahman and its identity with Atman by means of sruti passages Sinlessness of Atman must be emphasised. Brahman is that which is directly perceived, and is neither the cause nor the effect. Pure knowledge that is Atman is different both from known and unknown. Srutis and Smritis declare Atman to be beyond birth and death. It is immenent in all.

Having taught thus the preceptor should ask him, who has come with a desire to cross the ocean of birth and death, 'who are you, my child?' If he answers "I am the son of a Brahmin, till now I was a grahastha or a Brahmacharin. I have now become a Paramahansa Samyasin. I desire to cross the ocean of samsara filled with the crocodiles of birth and death. The teacher should further instruct him thus: 'When the body dies, it is either pecked by birds, or becomes the clay. If you be the body how can the ocean of samsara be crossed? The person who is burnt to asl es on the one bank of the river cannot reach the other bank.'

If the pupil rejoins: 'I am different from the body. The body originates and dies. It is killed by weapons, and is affected by disease. I have entered it like a bird entering its nest. Even when it dies I will not die, but enter another body, like a bird. In this way I have inhabited

many bodies, and now after coming to this body I am tired of this cycle of births and deaths, and so have come to you to seek the way of salvation. I am eternal.

Teacher: 'What you say is right. Why did you then utter a falsehood? Why did you assert, I am Brahmin, I was a Brahmacharin, now I am a Sanyasin etc.?'

Pupil: Revered Guru! How was it a falsehood?

Teacher: Being different you asserted that you are the son of a Brahmin etc.

Pupil: How is this?

Teacher: This body is different from you. It has caste, lineage etc. You have no caste or lineage. Remember what I said about the identification of the Atman-Brahman. Atman is Brahman. Atman is the hearer, inhaler, seer etc. but is neither seen nor heard nor meditated upon. He has unsurpassed potentiality. He is the creator of the world by his mere presence. He created the world, which is neither different from nor identical with him, like the foam and the water. He created ether, air, fire, water and earth successively. From earth the plants and crops originate. By eating them man and woman give birth to the bodies similar to them. The body by the performance of Vedic Samskaras becomes Brahmacharin, Grihastha, Vanaprastha and Sanyasin successively.

Thus your body is different from you. The mind and the sense-organs too are different from you, since the Sruti says mind is a product of the food. The creator created the body and entered in it as its atman. The creator is sentient, while the body is non-sentient.

Pupil: I am different from the creator, as I am ignorant. I experience joy and sorrow. I must propitiate him by Pujas, and karmas to cross this ocean of Samsara.

Acharya: This difference is illusory as the Veda itself rejects it. "He who thinks that God and I are different from each other is ignorant" (Br.) "He who thinks that the caste is different from atman is made ineligible for liberation by that very caste" "He who sees difference transmigrates" etc. is declared by Veda. Still other Srutis declare Moksha by the knowledge of non-difference or identity. "He is atman", 'thou art that'. 'After the fall of the body he becomes one with Sat' etc. declare identity. Thus belief in the difference is prohibited, and since Karmas are based on differences, the aspirer of Moksha should abandon Karma along with its means.

Pupil: Lord! when the body is injured or burnt pain is felt by me. Similarly hunger and thirst cause pain. Atman is free from hunger, thirst etc. according to Srutis. How am I to consider myself as Brahman when I am the locus of contradictory feelings. I am a samsarin hence I must perform Karmas.

Theacher: When the body is injured or burnt, the pain is observed only in the body. The pain is observed as an object, and not as the seer of the body. Were it in the atman it would not have been an object of observation, just as the colour in the eye is not observable by that eye. Desire and aversion, pleasure and pain are observed in the mind. Hence the seer is

always pure, Several Srutis and Smritis support this conclusion. Therefore you have no impurity in your self, and neither are you different from Him.

Pupil: If it is true that all is Brahman how the differences of means, ends, pupil, teacher etc, are to be explained.

Teacher: All this is due to ignorance.

Pupil: If so then why should the Srutis ordain the means and ends in the Karmakanda.

Teacher: For the sake of men who are immersed in ignorance, the means are taught according to the ends that they desire. But the purport of Sruti is the knowledge of oneness.

To attain this true knowledge one should abandon the Karmas enjoined for the different Varnas and Asramas.

#### CHAPTER-II

A Brahmacharin having attained dispassion towards the worldly objects approached a realised soul. After proper obescience and offerings he questioned him thus; 'How will I get rid of this Samsara? In all the three states of waking, dream and deep sleep I experience sorrow. Is this my real nature? If so I have no hope for redemption If all this is due to an external cause, there is hope for me.'

Teacher: This is not your real nature. It is due to Avidya which is the cause of transmigration. Vidya alone can remove it. What is avidya? You are really the supreme atman, not a samsarin; neither an agent nor an enjoyer. You feel just the opposite. You feel that you are a samsarin, an agent and an enjoyer. This is avidya.

Pupil: When atman is not an object, how can he be supe.imposed on the body etc.?

Teacher: Body is first imposed on Atman and it then is super-imposed on the atman. I am fair or black etc. is the illustration where the attributes of the body are imposed on Atman. Atman can associate with anything. Atman is known, but not distinctly as a piller from a thief. The body with atman (i. e. qualified Atman) is then again superimposed on body etc.

Pupil: If there be mutual super-imposition of body and atman, then both will be as unreal as the silver in the nacre.

Teacher: Pure Atman is not superimposed on anything else. He who is associated with body etc. is not pure atman. An associated bject is dependent and non-eternal. Atman on the other hand is self-existent. Without atman as the substratum the universe including space and time, wtll have no base, and nihilism will be the only alternative. Atman is self-existent. The super-imposition is our enemy. You must get rid of this.

Pupil: I am unable to do it. I an not independent. Something forces me to do it.

Teacher: Are you not identical with the pure consciousness? Are you merely the body?

Pupil: Body is non-sentient, I am sentient because I am understanding what you are

saying. I am different from what you are saying, else I will not know what you are saying. Knower is always different from the known.

Teacher: Being conscious you can not be subservient to others. Two consciousnesses can not depend on each other. Nor can two non-consciousnesses be so. A log of wood and a wall can not be either dependent or useful to each other.

You and consciousness are like heat and fire. It is your very nature. It continues even in deep sleep.

Pupi!: I am no more confused. But atman is the cogniser of things like, blue, yellow, red etc. They are inanimate. Being the observer of these how can I be changeless?

Teacher: Your doubt is baseless. Since you are only the cogniser of all the cognitions and their objects, you are changeless. Cognisership does not produce a change, for it is your pure nature. The cognitions of mind differ, you only perceive them as Atman is reflected in them. This is called Atman's cognition.

Thus you are only the witness. You are not to be blamed for the good and bad cognitions of the buddhi. Blame is due to Avidya. In deep sleep there is no movement of the mind. While waking they are not your nature. Their non-existence is observed in sleep. Consciousness neither comes nor goes. It always exists. Even in sleep you cognise. You negate only the objects on waking. Your natural cognition is present even in deep sleep. It is self existent. It does not require any proof of its existence. The valid cognition called Prama is a product of mind. It is not eternal. It is cognised by the seer. The seer or knower is not the agent of knowledge; but it just knows. The usage of 'er' in knower is only verbal as in the sentence mountain stands. The cow stands means it has stopped moving. When you say mountain stands the expression is only figurative, since the mountain has not stopped moving. The correct meaning of the word 'stand' being stoppaage of movement it is not applicable to the mountain which is incapable of any movement.

Pupil: Atman is eternal consciousness, yet without using some instrument of non-conscious catagory how can he become agent or Karta? The carpenter becomes an agent through his chisel. The carpenter uses the chisel by the body he is associated with. Body is non-conscious by its nature. How can the pure atman become the agent? If he uses anything as the instrument to control the body, he will have to use another instrument to use that instrument and so on, ending in the fallacy of infinite regress.

Teacher: Agency also is only a super-imposition on pure atman. Avidya is the cause of super-imposition. Though the consciousness is eternal and changeless, it is self luminous. It is figuratively said to have been proved by pramanas, since the mental psychoses resulting from pramanas are illumined by Him. Hence atman is self-proved, and all other natural objects are like the illusory serpent. This is the vidya which removes the mulavidya. By realizing this one becomes fearless.

# CHAPTER-III Address of the delight available and the delight of barbara and improbable

Now for those who desire Moksha, and are bent upon destroying both punya and papa, without accumulating fresh punyas and papas, the following mode of thinking is recommended by the acharya.

Desire, hatred etc. are the defects resulting from avidya. They [activate mind, speech and body. These activities in turn produce both desirable and un-desirable effects. To stop this cycle the following method is to be adopted.

Sound, touch, colour, taste, and odour are the objects that are cognised by the respective organs. They ary inanimate and so do not cognise each other. The senses also are of the same category. They too are not real cognisers. The cogniser is totally different from them.

The person should discriminate betwixt what afflicts and his own self in the following manner.

Words and sound are either agreeable or disagreeable. Both can not touch me, as I am pure consciousness, unconnected with anything, changeless, eternal and subtle. Neither can I progress nor regress. Therefore praise and censor do not affect me. In the same way agreeable or disagreeable touch also can neither benefit or harm me. Colour and form, the objec s of the eye, can not change my pure nature. The same is the case with taste and odour.

The same sound passes through the ear reaching the mind and the body. For me who knows the truth of all that is, there can neither be friend, nor foe, nor neutral. Anyone desiring to do good or bad to me by showing love or hatred, can't succeed because it is of no use to me. I know them both to be false. The attainment of punya by serving my person, or papa by despising me, by my followers and enemies will not do any good or bad to me, for I am not related to anything according to the Sruti such as 'He does not prosper or depreciate by karmas'. All that is non-atman is unreal, and atman alone is real. All Upanishad teachings should be meditated upon.

#### Conclusion

Upadesa Sahasri of Sri Sankaracharya now published for the first time with the commentary of Sri Anandagnana alias Anandagiri, is the earliest and most important of all the Prakaranas of Sri Acharya. According to tradition Prakarana is a work which is connected with a particular topic of a Sastra, and serves some special purpose. In this prakarana Sri Acharya restricts himself in explaining the Mahavakya 'Thou that art', and exhorting the eligible persons to take up Sanyasa and leave Karmas. The attainment of knowledge leading to liberation while alive is the ideal preached by Sri Acharya. The means is discriminating self from the non-self.

The verse section deals with eligibility and non-essential nature of karmas, and the real purport of the mahavakya 'That Thou art'. The prose section is in the form of a dialogue between a guru and a sishya. wherein the guru satisfies the pupil by answering all his doubts, and making him a jivānmukta. The last chapter shows how to ward off pleasure and pain when affected by good and bad words, touches, colours, tastes and odours.

The Dakshinamurti Peetha Mahamandaleswara His Holiness Sri Mahesananda Giriji Maharaj has resolved to publish all the works of Sri Shankaracharya with all the available commentaries so that they might serve the students who want to read and benefit by them. Upadesa Sahasri forms part of the 1st volume consisting of 12 prakaranas of Sri Acharya, with the tikas of Sri Anandagiri, Vidyaranya and other eminent Sansyasins of older times. It will be followed by the following volumes:

- Part II Nine Upanisad Bhashyas with all the available commentaries in 2 vols.
- Part III Brahma Sutra Bhashya with Prakatartha Vivarana, Nyaya Nirnaya and Ratna Prabha.
- Paat IV Brahma Sutra Bhashya with Panchapadika, Vivarana, Rju Vivarana, and Tatva Dipana comprising Vivarana Prasthan.
- Part V Brahma Sutra Bhashya with Bhamati, Kalpataru and Parimala comprising Bhamati
  Prasthana.
- Part VI Brihadaranyaka Bhashya with Vartika and Ananda Giri tika on both in 2 vols. comprising Vartika Prasthana.
- Part VII Prakaranas and Stotras of Sri Sankaracharya with available Commentaries.
- Part VIII Naishkarmya Siddhi, Vijnan Deepika; Shruti-Sar-Samuddharanam etc. works of the direct disciples of the Master with all the available commentaries.
- part IX Khilas, comprising all the works available in the name of the great Master, but not having an authoritative nature.

#### **उपोद्धातः**

सुविदितमेवेदं तत्र भवतामास्तिकोत्तमानां यत् भगवांश्चन्द्रार्धशेखरः श्रीमच्छङ्कराचार्यं रूपेण भूमाववतीर्यं साक्षात्परम्परया वा सर्वेषां जीवानामुद्दिधीर्षया सर्वोपनिषदुद्धुष्टं ब्रह्माद्वैतं भाष्यादि-विविधग्रन्थरचनेन विस्पष्टं प्रतिपादयामासेति । नदीं तितीर्ष्णामुपकाराय प्लवकल्पनिमव संसार-सागरमुत्तितीर्ष्णामुपकाराय विद्यासन्तित्तसंरक्षणमवश्यं कार्यं यदुपकृताः मुमुक्षवो विनाऽऽयासं संसारसागरमुत्तरेयुः । तदुक्तं भगवत्पादैरुपदेशसाहस्रद्यामादावेव गद्यप्रवन्धे—"परीक्षिताय शिष्याय ब्रूयात् यावद्ग्रहणं दृढीभवति दृढगृहीता हि विद्या आत्मनः श्रेयसे सन्तत्यै च भवति । विद्या-सन्तित्वच प्राण्यनुग्रहाय भवति नौरिव नदीं तितीर्षोरि''ति ।

प्रकरणरचने च भाष्यकाराणामयमाशयः यत् ब्रह्ममीमांसाख्ये शास्त्रे सर्वोपनिषदां तात्पर्यंनिर्णयाय उपासनानि विचारणीयानि, विविधैन्ययिवेदान्तवाक्यानां तात्पर्यंनिर्धारणं च कर्तंव्यं इदं च शास्त्रेषु अकृतश्रमाणामतीव श्रमावहं भवति । प्रकरणे नु शास्त्रनिर्णीतोऽर्थः युक्त्या स्वानुभवेन च परिपोष्य बोधियतुं शक्यते । अनुष्ठानप्रकारश्च साधकानामनुग्रहाय विस्तरेण बोधियतुं शक्यते । परमतात्पर्यंविषये ब्रह्मात्मैक्य एवावस्थाय श्रवणानन्तरभाविमनने कालयापनं भवतीति ।

श्रीभगवत्पादिवरिचतप्रकरणेषु उपदेशसाहस्री प्रथमगणनीया भवति । अतिगम्भीरया रोत्या तत्त्वप्रतिपादकत्वे सित सकलशास्त्रार्थसंग्राहकत्वात् । श्रीसुरेश्वराचार्य-श्रीमधुसूदनसरस्वती-स्वाम्यादिभिविशेषतः परिगृहीतत्वाच्च ।

सेयमुपदेशसाहस्री—गद्यपद्यात्मकभागद्वयविशिष्टा। तयोः पद्यभागः प्रथमो गद्यभागो द्वितीयः। अत एव साहस्रीव्याख्यातारः श्रीआनन्दज्ञानाचार्याः गद्यव्याख्यारम्भे—"तत्र पद्यभागं प्रागुक्तया परिपाटचा परिसमाप्य गद्यभागमवतारयन् भगवान् भाष्यकारः" इति वदन्त एवोक्रमन्ते। अपि च पद्यभागे स्वयं वेदान्तार्थं निरवशेषेणोपदिश्य गद्यभागे गुरोः उपदेशप्रकारः शिष्येण तद्ग्रहणं तस्य संशयादिनिराकरणं अन्ते शिष्यस्य स्वात्मसाक्षात्कार इत्येतत्सर्वं यथाऽनुभवपथमारोहति तथा अनुष्ठाप्य प्रदर्शनीयमिति भगवतोऽभिप्रायः।

इदं च प्रकरणं श्रीरामतीर्थं व्याख्यया सह पूर्वं मुद्रितमिष आचार्यंग्रन्थानां सर्वेषां विवरणकृद्धिः आचार्यंहृदयाभिज्ञैः अवतरणव्याजेनैव मूलव्याख्यानकुशलैः सर्वतन्त्रस्वतन्त्रैः श्रीआनन्दिगर्यंपरनामधेयैः आनन्दशानाचार्यविरिचतया टीकया सह इदंप्रथमतयेदानीं मुद्राप्य प्रकाश्यते। श्रीआनन्दिगर्यान्यार्येभ्यः पूर्वमप्यन्यैरियं व्याकृतेति "विवृतिः कृताऽिष मन्दोपकृतिप्रसिद्धये" इति वदिद्भरेभिरेव सूच्यते। तथािष उपलभ्यमानटोकासु इयमेव प्राचीनतमेति निर्णेतुं शक्यते। श्रीरामतीर्थाः श्रीआनन्द-गिर्याचार्यकृतपञ्चोकरणटोकाया व्याख्यानरचनात् तेभ्य अर्वाचीना-इति स्पष्टम्। ग्रन्थस्यास्य संशोधने कृतभूरिपरिश्रमाः स्वामिपादानां शिष्याः श्रीशारदानन्दशास्त्रिमहोदयाः, साहित्यवेदान्ताचार्यंएम.ए.-श्रीवंशपतिद्विवेदिमहाभागाश्च धन्यवादानहेन्ति।

#### ( 38 )

अस्याः मुद्रणं सर्वविद्यापारावारपारीणैः सदैव वेदान्तिवचारतत्परैः सत्सम्प्रदायपरिपालन-बद्धदीक्षैः श्रीदक्षिणामूर्तिपीठमहामण्डलाध्यक्षैः अर्बुदपर्वतवास्तव्यैर्महामण्डलेश्वर श्रीमन्महेशानन्दिगिरि महाराजैः मुद्रणाय सङ्कल्पितेषु वेदान्तग्रन्थेषु प्राथमिकम् ।

वेदान्ताध्ययनोत्सुकानां छात्राणां वेदान्ताध्यापकानां पण्डितोत्तमानां च दुर्भिक्षावहे, मुद्रित-पुस्तकदौर्लभ्यवहुमूल्यत्वादिना अध्येतॄणां क्लेशावहे चास्मिन् काले वेदान्तशास्त्रजीवातुभूता मूल-ग्रन्थाः सर्वथा संरक्षणीयाः नदीतारकनौकल्पनवत् इति तेषामाशयः। इमे च ग्रन्थाः सिटिप्पणं पुनः क्रमेण प्रकार्शायष्यन्ते तथाहि—

- (१) दशोपनिषदां भाष्यं—उपलभ्यमानटीकाभिस्सह—भागद्वयेन।
- (२) ब्रह्मसूत्रभाष्यं—(क) प्रक्रटार्थ-न्यायनिर्णय-रत्नप्रभाभिः सह,
  - ( ख ) पञ्चपादिका-विवरण-ऋजुविवरणैस्सह,
  - (ग) भामती-कल्पतरु-परिमलैस्सह।
- (३) सुरेहवरवार्तिकम्-१. बृहदारण्यकवार्तिकम्,
  - २. पञ्चीकरणवार्तिकं—दक्षिणामूर्तिवार्तिकं तैत्तिरीयभाष्यवार्तिकं । स्टीका च नैष्कम्यंसिद्धिः ।
- (४) आचार्यकृतप्रकरणानि स्तोत्राणि च सटीकानि।

तथा उपर्युक्तानां सटोकवेदान्तग्रन्थानामाङ्गलहिन्दीभाषयोः अनुवादोऽपि यथावसरं भविता । यद्यपि पद्यप्रवन्धे आहत्य ६७४ व्लोकान् गद्ये ११६ खण्डांव्च मिलित्वा ७९० उपदेशा एव सन्ति तथापि सहस्रशब्दस्यानन्तवाचित्वमभिप्रेत्य उपदेशसाहस्रोति शोर्षकमस्य ग्रन्थस्याचार्यैः प्रादीयत । यद्वा वलोकानां खण्डानां च सङ्ख्यान्यूनत्वेपि उपदेशाः सहस्रं भवेयुरित्यभिप्रायेण तन्नामकरणमस्य ग्रन्थस्य।

क्रम क्रिक्स क्रम्म स्थापन क्रिक्स क्रिक्स क्रम्म पिट तराजः एस् , सुत्रह्मण्यशास्त्री

इदं व अकरकं ओरावसीर्वक्याप्यमा सह पूर्व गृहित्समी । आचार्यक्रवानां सर्वेशं विपरणग्रीकाः

# विषयसृचिका

|      | वि आस्या निविद्योगस्याः स्थापि आग्रांगिमिडिमितियास्य आस्मा वायातस्योगाः                                                                           | DE ST |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 8    | .    उपोद्घातप्रकरणम् <u>     । भाषांभाष प्रश्नाकाम् भाषामध्यभाष</u> ी <u>स्वत्रप्रसार्थाः । श्रीप्रसान स्</u> र                                  |       |
| 35   | अत्र वेदान्तानां कर्मकाण्डेन सह सम्बन्धः वेदान्तविचारे प्रवृत्तस्य मुमुक्षोः कर्मसंन्यासः                                                         |       |
|      | प्रकारेण ज्ञानसहभावनिराकरणं चात्र प्रतिपाद्यते । अस्त्रिक कार्य करणाह्य विकास                                                                     |       |
| ेर   |                                                                                                                                                   | B5 .1 |
|      | अत्र नेति नेतीति आत्मिन सर्वप्रपञ्चनिषेधेऽपि नात्मनो निषेधः आत्मनः निषेधसाक्षित्वात्                                                              |       |
|      | साक्षिणः अप्रत्याख्येयत्वात् । जनाजान्यस्य क्रान्यसम्बद्धाः अपनिवासम्बद्धाः स्थानिकान्यसम्बद्धाः स्थानिकान्यसम्बद्धाः                             |       |
| 3    |                                                                                                                                                   | E.    |
| 98   | ईश्वरस्य आत्मत्वादेव 'अहं ब्रह्मास्मी'त्युपदेशः 'आत्मेति तूपगच्छन्ती'ति ब्रह्मसूत्रं च उप-<br>पद्यते न हि मेर्वादौ आत्मत्वोपदेशः।                 |       |
| 8.   |                                                                                                                                                   |       |
| 6.9. | अह ब्रह्मास्मीत्यात्मज्ञानसम्पादनेऽपि न मोक्षप्रत्याशा सिञ्चतकर्मणां फलावश्यंभावादिति शङ्काऽत्र तत्त्वज्ञानं सिञ्चतकर्मनाशकिमति बोधनेन निरस्यते । | P .9  |
| 4.   |                                                                                                                                                   | 8     |
|      | यदि ब्रह्मात्मज्ञानं मोक्षसाधनं किमिति सर्वेस्तत्र न प्रवर्त्यते इति शंकां समाधातुं भारत-                                                         |       |
| e o  | प्रसिद्धोदङ्कोपाख्यानं वर्णयति । तद्वत् कर्मनाशभयादेव नात्र प्रवर्तन्ते । अहं कर्ता<br>भोक्तेति धीस्तत्र कारणम् ।                                 |       |
| €.   | विशेषापोहप्रकरणम्                                                                                                                                 | - 88  |
|      | पदार्थविवेको वाक्यार्थज्ञानोत्पत्तौ कारणं; अहंपदार्थे यद्विशेषणं अहङ्कारादि तत्सर्वं छिन्न-<br>हस्तवत् त्याज्यमेवेत्याह ।                         |       |
| 9.   | बुद्धचारूढप्रकरणम्                                                                                                                                | 85    |
|      | अन्वयव्यतिरेकाभ्यां त्वंपदार्थशोयनं विदध्यात् । ततः अहं ब्रह्मोति साक्षात्कारो भवति ।                                                             |       |
|      | स चात्र स्वानुभवारूढतया प्रदश्येते ।                                                                                                              | 0.4   |
| ٤.   | मतिविलापप्रकरणम्                                                                                                                                  | 88    |
|      | अत्र स्वयं मनस्संबोध्योपदिश्यते—िकमर्थं त्वं पिशाचवत्प्रधावसि, न त्वदर्थं, तवाचेतनत्वात्;<br>नापि मदर्थम् मम निरत्तिशयनिर्गुणब्रह्मरूपत्वात्।     |       |
| 0    | सूक्ष्मताव्यापिताप्रकरणम्                                                                                                                         | 04.   |
| 200  | ब्रह्मणः सूक्ष्मत्वं व्यापित्वं च । पृथिव्यादेरुत्तरोत्तरं सूक्ष्मत्वव्यापित्वातिशयदर्शनात् ब्रह्मणि                                              | १५    |
|      | ते निरनिशये भवत इति निरूपणम् ।                                                                                                                    |       |
| 80.  | 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6                                                                                                             | १७    |
| ζυ.  | दृश्चास्त्ररूपपरमाथद्वानम्<br>आत्मनो हशिरूपत्वात् अविषयत्वेनैव ज्ञानं यथार्थम्। अत्र परमार्थदर्शनं स्वानुभव-                                      | (0    |
|      | प्रकटनेन प्रपच्च्यते ।                                                                                                                            |       |
| 0.0  |                                                                                                                                                   |       |
| ११.  | इस्स्ट्राचनम् राज्य                                                                                                                               | २०    |
|      | ब्रह्मात्मनोर्विरुद्धस्वभावत्वात् जीवब्रह्मौक्यं नानुभवगोचर इति चेन्नः विरुद्धधर्मत्वस्य                                                          |       |
|      | मिथ्यात्वात्, एतावदरे खल्वमृतत्वं इति वदन् ज्ञानमात्रस्य मोक्षसाधनत्वं दर्शयति श्रुतिः न                                                          |       |

| ( | २६ | ). |
|---|----|----|
| 1 | 14 | 1  |

| १२.        | प्रकाशप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २३    |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Sink.      | यद्यपि आत्मा निर्विशेषरूपः तथापि साभासान्तःकरणाविवेकात् आत्मा याथात्म्येना-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| 7          | वगन्तुं न शक्यते । अहंप्रत्ययस्य विवेचनेनात्मानं पृथक्कृत्य जानीयात् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . 9   |
| 23.        | अचक्षुष्ट्वप्रकरणम् अपनिष्ट विविधित । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्ट । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्टिष्ट । अपनिष्ट ।  | २६    |
|            | प्रत्यगात्मनः अचलत्वं शुद्धत्वं चात्र प्रतिपाद्यते आत्मैकत्वं च।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 28.        | स्वप्नस्मृतिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३०    |
|            | अहं मुखी दुःखीति प्रत्ययस्यापरोक्षत्वात् कथं बुद्धचाअविवेकनिबन्धनस्संसारः बुद्धेरप्रत्यक्ष-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
|            | त्वादित्याशङ्क्य बुद्धेः अहमित्यनुभवगोचरत्वात् बुद्धचात्मनोरिववेकनिबन्धनः अहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|            | मुखीत्यादिप्रत्ययः इत्युक्तम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 4   |
| १५.        | नान्यदन्यत्प्रकरणम् वर्गामान्यकामान् वर्गानामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यकामान्यका | ३९    |
|            | एकदेशीया मन्यन्ते आत्मा न स्वभावशुद्धः किन्तु संसारी सन्नेव ज्ञानध्यानादिना ब्रह्मभाव-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
|            | मेष्यतीति । तन्निराकरणार्थमिदम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| १६.        | पाथिवप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४७    |
|            | अत्र लोकायतमारभ्य सर्वेषां तार्किकमतानामप्रामाणिकत्वं युक्तिविरुद्धत्वं चोपपाद्यते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 41.78 |
| १७.        | सम्यङ्मतिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६१    |
|            | आत्मलाभस्य परमपुरुषार्थत्वात् आत्मलाभार्था सम्यङ्मतिः अहं ब्रह्मास्मीति निश्चिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|            | मितिरेवेति निरूपणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| 26.        | तत्त्वमित्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 65    |
|            | वेदान्तानां स्वर्गंकामादिवाक्यवत् परोक्षज्ञानहेतुत्वात् अपरोक्षज्ञानं प्रसङ्ख्यानादेवेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|            | वादिनां मतिनराकरणं स्वसिद्धान्तार्थनिरूपणं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| 89.        | तृष्णाज्वरनाशकप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ११३   |
|            | आत्ममनस्संवादरूपेण प्रकरणेन मनसः असद्रूपत्वकथनेन मनोनाशपूर्वकात्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|            | साक्षात्कारोपपादनम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| ON B       | MCONPINE PARTY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|            | गद्यभागः व्यापायकात्राक्षः विवादिकात्रकात्राक्षः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|            | Medicinal of the beautiful and |       |
| 2.         | मोक्षसाधनज्ञानोपदेशविधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२१   |
|            | शिष्याचार्यंलक्षणम् विशिष्टशिष्याय ज्ञानोपदेशप्रकारः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| ٦.         | Sign that the Volta is series on the contract of the series is the contract of | १३८   |
|            | ं जिल्ला के जिल्ला पति गरी: अविद्यानिमत्तः संसारा न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|            | रचामाचिकः। शतिवा अकर्वेदि अभोक्तरि अतिमान अहं कर्ता नाया सरा रास्तरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
|            | ज्ञानमेव इति सयुक्तिकं प्रतिवचनम् । शिष्यस्य आत्मसाक्षात्कारप्राप्तिरुच ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 7.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| MALE STORY |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|            | יייי איייי איייי איייי אייייי אייייי איייייי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|            | परिसङ्ख्यानप्रकरणम्<br>विज्ञानवतामपि केषांचित् भेददर्शनवासनाप्राबल्यात् शब्दादिभिरुपलभ्यमानैः पीड्य-<br>मानानामुक्तपीडानिवृत्तये कर्तव्यं चिन्तनं विविच्यात्र प्रकरणे उपदिश्यते आचार्यपादैः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |

## उपदेशसाहसी

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri



# ॥ उपदेशसाहस्री॥

॥ श्रीशङ्करभगवत्पादाचार्यविरचिता ।।

## **उपोद्**घातप्रकरणम्

चैतन्यं सर्वगं सर्वं सर्वभूतगुहाशयम्। यत्सर्वविषयातीतं तस्मै सर्वविदे नमः॥१॥

## श्रीमगवदानन्दज्ञानाचार्थकृता सहस्रीविवृतिः

॥ श्रीगणेशाय नमः॥ भागा माना माना । विकास स्थापन ।

प्रणम्य कृष्णं प्रणतात्तिहारिणं गुरूनिप स्वान्परमार्थरूपिणः। मया सहस्रोविवृत्तिविधोयते कृतापि मन्दोपकृतिप्रसिद्धये।।

सकलोपनिषदर्थंसारसंग्राहिकामुपदेशसहस्रीं गद्यपद्यात्मिकां प्रारभमाणो भगवान् भाष्यकार-रिचकीषितस्य ग्रन्थस्याविघ्नेन समाप्तिप्रचयगमनाभ्यां शिष्टाचारपरिपालनपरिलब्धा १ दृष्टसिद्धये च विशिष्टेष्टदेवतातत्त्वानुस्मरणपूर्वकं तन्नमस्काररूपं मङ्गलाचरणं मुखतः सम्पादयन्नस्य शारीरकप्रकरणस्य तदीयमेवानुबन्धजातं सूचयति—चैतन्यमिति ॥

'यः सर्वंज्ञः सर्वंविदि'ति श्रुतेः सर्वं वेत्तीति व्युत्पत्त्या सर्वंविदे तस्मै परस्मै नमो वाङ्मनोदेहानां प्रह्मीभावो भूयादित्युक्ते वैशेषिकादिदर्शनानुरोधेन ताटस्थ्ये परस्य शिङ्कृते चेतनमेव चैतन्यं कूटस्थज्ञप्ति-रूपमिति ताटस्थ्यनिरासायोक्तम् । चेतनस्यापि मध्यमपरिमाणत्वमणुपरिमाणत्वं चेति दिगम्बराः स्वयूथ्याश्च निश्चिन्वन्ति तान्प्रत्युक्तम्—सर्वगमिति । चेतनस्य सर्वगतस्यापि भिन्नत्वं सांख्याः मन्यन्ते, तत्राह्—सर्वमिति। सर्वात्मकस्यापि परस्यांशाशिभावादिना जीवात्मनोऽभेदोऽस्तीत्येकदेशीयः। तत्रोक्तम्—सर्वभूतगुहाश्यमिति। सर्वेषां भूतानां गुहासु बुद्धिषु साक्षित्वेन तिष्ठति ब्रह्म, न तत्रांशांशिभावादिकं न्यूनं वस्तुतोऽस्तीत्यर्थः । तर्वि सर्वभूतगुहाशयत्वेन सर्वमिति विशेषणेन च मनोवेद्यत्वं सप्रपञ्चत्वं च परस्या-शङ्कृतो । नेत्याह—यदिति । सर्वमिवद्यातत्कार्यात्मकं विषयमतीत्य व्यवस्थितं यद् ब्रह्म तस्य कृतो मनोवेद्यत्वमिवषयत्वात् । कृतश्च सप्रपञ्चत्वं कार्यकारणा भरपृष्टत्वादित्यर्थः ।

- १. लब्ध्ये. पा. ।
- २. मु० १-९ सर्वज्ञः समष्टिरूपेण मायाख्योपाधिना । व्यष्टिरूपेण खिवद्योपाधिना अनन्तजीवरूपेण स एव सर्वं स्वोपाधितः संसृष्टं वेत्तोति सर्वंवित्—मुण्डके आ०
- ३. मध्यमपरिमाणत्वं दिगम्बरा ऊचुः । अणुपरिमाणत्वं स्वयूथ्या वेदान्तश्याख्यातारः केचिद्वृत्तिकाराः अ आधुनिकारच मध्वरामानुचादयः प्रतिपेदिरे ।
- ४. न्यूनं = न्यूनतापादकम् ।
- ५. कारणास्पृष्टस्वात्—तदेतद्ब्रह्मापूर्वंमनपरं इति श्रुतेः 🧖 🦸

26

### उपदेशसाहस्री

समापय्य क्रियाः सर्वा दाराग्न्याधानपूर्विकाः। ब्रह्मविद्यामथेदानीं वक्तुं वेदः प्रचक्रमे ॥ २ ॥ कर्माणि देहयोगार्थं देहयोगे प्रियाप्रिये। भ्र वे स्यातां ततो रागो द्वेषश्चित्र ततः क्रियाः ॥ ३ ॥ धर्माधर्मौं ततोऽज्ञस्य देहयोगस्तथा एवं नित्यप्रवृत्तोऽयं संसारश्चकवद्भृशम् ॥ ४ ॥ अज्ञानं तस्य मूलं स्यादिति तद्भानमिष्यते। ब्रह्मविद्याऽत आरब्धा ततो निःश्रेयसं भवेत ॥ ५ ॥

6

चैतन्यमित्यादिविशेषणत्रयं तत्त्वंपदार्थंसाधारणम् । सर्वभूतगुहाशयमिति सर्वबुद्ध्यादिसाक्षी त्वंपदलक्ष्योऽर्थो वेद्यते । सर्वविदित्यनेन तत्पदार्थः वाच्यं ब्रह्मोच्यते नैव लक्ष्यम् । <sup>२</sup>लक्ष्यं वस्तु सर्वविषया-तीतमित्यत्र विवक्षितम् । सर्वभूतगुहाशयं सर्वविषयातीतमिति सामानाधिकरण्याल्लक्षितयोस्तत्त्वमर्थ-योरैक्यं सूच्यते । तस्मिन्विषये निर्दिष्टे तेन [ सह ] प्रकरणस्य विषयविषयिभावः सम्बन्धो ध्वनितः । चैतन्यं सर्वविषयातीतमित्युक्त्या चिदात्मनः सर्वानर्थशून्यतोक्तिद्वारा निःशेषानर्थनिवृत्त्युपलक्षितं निरित-शयानन्दाविभावात्मकं प्रयोजनमुक्तम् । तस्मिन्नुके तत्कामोऽधिकारो मुमुक्षुः सिद्धवतीत्यवधेयम् ॥ १॥

85

एवं देवताप्रणामरूपमञ्जलाचरणव्याजेन वेदान्तप्रतिपाद्यं देवतातत्त्वं संक्षेपादुपक्षिप्तम् । इदानीं वेदान्तानां तत्परत्वं वक्तुं कर्म्मकाण्डसिद्धमर्थमनूद्य तेन ज्ञानकाण्डस्य सङ्गिति सङ्गिरमाणस्तेषामगतार्थं-त्वमाह—समाप्रयेत्यादि॥ २॥ निम् विविध स्थलाः सर्वविद तस्य परमा ॥ २॥ निम् विविध सम्भ

कर्मकाण्डसिद्धनानाविधकर्मानुष्ठानलब्धबुद्धिशुद्धेरनन्तरं ब्रह्म जिज्ञासवे ब्रह्मविद्यां वक्तुं वेदान्त-प्रवृत्तिरित्ययुक्तं कर्मिभरेव मुमुक्षोरपेक्षितमोक्षसिद्धौ ब्रह्मविद्यायास्तादर्थ्यायोगात् तच्छेषत्वेन वेदान्त-प्रवृत्तेरनुपपत्तेरित्याशङ्क्र्याह—कर्माणीत्यादि । अज्ञस्य कर्माण्यनुतिष्ठतः कर्मभ्यः शरीरादिपरम्परया प्राप्त २० 

### 

कर्मणां संसारहेतुतायां मोक्षहेतुत्वमिप भवति भोगनिवृत्त्या नैमित्तिकसंसारनिवृत्तौ कृतं ब्रह्म-विद्ययेत्याशङ्क्र्याह—अज्ञानिमिति । तस्य संसारवृक्षस्याज्ञानं मूलकारणम् । कर्मणामि तत्कृतत्वादतः २४ संसारहानार्थमज्ञानहानं प्रयत्नादपेक्षते । न चाज्ञानहानं ब्रह्मविद्यामन्तरेण घटते । ततश्च ब्रह्मविद्या- 🧷 तोऽज्ञाननिवृत्त्या संसारनिवृत्त्युपलक्षितं निरित्तशयानन्दाविभीवलक्षणं कैवल्यं सिद्धचतीत्यर्थः।। ५ ॥ 🔸 🤌

25

२. तेनैव-इति शेष: ।

w. signi = gadriquesi :

आयुनिकारण सन्त्रपमानुकात्यः प्रतियोवरे ।

३. रित्युक्तम् मा० । अभूनकामा अभूति । अभूनकामा अभूति ।

| उपोद्घातप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| विद्यैवाज्ञानहानाय न कर्माप्रतिकूलतः।<br>नाज्ञानस्याप्रहाणे हि रागद्वेषक्षयो भवेत्।। ६ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| रागद्वेषक्षयाभावे कर्म दोषोद्भवं ध्रुवम् ।<br>तस्मान्निःश्रेयसार्थीय विद्येवात्र विधीयते ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                           | 8         |
| न जुकर्भ तथा नित्यं कर्तव्यं जीवने सति।<br>विद्यायाः सहकारित्वं मोक्षं प्रति हि तद् व्रजेत्॥ = ॥                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| यथा विद्या तथा कर्म चोदितत्वाविशेषतः।<br>प्रत्यवायस्मृतेश्चैव कार्यं कर्म ग्रुगुक्षुभिः॥९॥                                                                                                                                                                                                                                                               | ٤         |
| नतु धुवफला विद्या नान्यत् किचिदपेक्षते ।<br>नाग्निष्टोमो यथैवान्यद् धुवकार्योऽप्यपेक्षते ॥१०॥                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| तथा घुवफला विद्या कर्म नित्यमपेक्षते ।<br>इत्येवं केचिदिच्छन्ति न कर्म प्रतिकृत्तः ॥११॥                                                                                                                                                                                                                                                                  | १२        |
| कर्मणां विचित्रशक्तित्या कर्मैवाज्ञानिवृत्तिमिष करिष्यित नार्थो विद्ययेत्याशङ्कवाह—<br>विद्यैवेति । प्रकाशरूपत्वात् विद्यैवाप्रकाशरूपामिवद्यां निवर्तयिति । कर्म त्वप्रकाशात्मकत्वात् अविरोध्यान्नाज्ञानं निवर्तयितुमर्हतीत्यर्थः । मा भूदज्ञानप्रहाणम्, तथापि नित्यनैमित्तिककर्मानुष्ठानसामर्थ्येन पुरुषार्थो भविष्यतीत्याशङ्कवाह—नाज्ञानस्येति ।। ६ ।। | १६        |
| रागद्वेषयोरक्षयेऽिप का क्षतिरित्याशङ्क्ष्य तदक्षये तस्मादेव रागादिदोषादुक्तरीत्या कमोंत्पत्ते-<br>रावश्यकत्वात् तदधीनः संसारोऽिप दुर्वारः स्यादित्याह—रागद्वेषेति । कर्मभिर्मोक्षासिद्धौ फलितमाह—<br>तस्मादिति । अत्रेति वेदान्तोक्तिः । विधानं प्रकाशनम् ॥ ७॥                                                                                           | iarsi     |
| जीवने सित यावज्जीवश्रुतिविहितत्वान्नित्यं कर्म विद्यावत्कर्तव्यमेव । अतो विद्येव मोक्षहेतु-<br>त्वेन वेदान्तेषु प्रकाश्यत इत्ययुक्तमिति समुच्चयवादी शङ्कते—निन्विति । उपयोगाभावान्नित्यं कर्म<br>न कर्तव्यमित्याशङ्कृत्याह—विद्याया इति ॥ ८ ॥                                                                                                            | <b>२०</b> |
| यस्मान्मोक्षलक्षणं फलं प्रति विद्यायाः सहकारित्वं कर्म प्राप्नोति ततः कर्तव्यं कर्मेत्येतदुप-<br>पादयति—यथेति। 'अकुर्वन्विहतं कर्म निन्दितं च समाचरन्। प्रसज्जंश्चेन्द्रियार्थेषु नरः पतनमृच्छती'ति<br>स्मृतेश्च कर्तव्यं नित्यं कर्म मोक्षार्थिभिरित्याह—प्रत्यवायेति ॥ ९॥                                                                              | 28        |
| ब्रह्मविद्या ध्रुवफलत्वाद् घटादिज्ञानवत्सहकारिनिरपेक्षेति सिद्धान्तो शङ्कते—निवत्यादि ।<br>यथोद्गीथज्ञानादिसहकारिसापेक्षत्वमवश्यंभाविफलस्यापि ज्योतिष्टोमस्य दृष्टं, तथाऽऽत्मज्ञानस्यापीति ।<br>ज्यभिचारेण परिहरति—नेत्यादिना। पूर्वपक्षमुपसंहरति—इत्येविमिति। सिद्धान्तमाह—न कर्मेति ॥११॥                                                               | <b>२८</b> |

#### उपदेशसाहस्री

विद्यायाः प्रतिकृतं हि कर्म स्यात्साभिमानतः। **ानिर्विकारात्मबुद्धिरच** विद्येतीह प्रकीर्तिता ॥१२॥ अहं कर्ता ममेदं स्यादिति कर्म प्रवर्तते। कर्त्रधीनो वस्त्वधीना भवेद्विद्या भवेद्धिधिः ॥१३॥ बुद्धिमिवीषरे । कारकाण्यपमृद्नाति विद्या इति तत्सत्यमादाय कर्म कर्तुं व्यवस्यति ॥१४॥ विरुद्धत्वादतः शक्यं कर्म कर्तुं न विद्यया। सहैव विदुषा तस्मात्कर्म हेयं मुमुक्षुणा ॥१५॥ देहा द्येर विशेषण देहिनो निजम्। ग्रहणं प्राणिनां तद्विद्योत्थं तावत्कर्मविधिभवेत् ॥१६॥ नेति नेतीति देहादीनपोद्यात्मा ऽवशेषितः । अविश्वेषात्मबोधार्थं तेनाऽविद्या निवर्तिता ॥१७॥

85

6

विद्याया च युक्ता कर्मापेक्षा कर्मणो विद्याप्रतिकूलत्वादित्येतदेव साधयति—विद्याया इति । कर्मणो ब्राह्मण्याद्यभिमानपूर्वकत्वाद्विद्यायाश्च कूटस्थात्माकारत्वादिस्ति मिथो विरुद्धतेत्यर्थः । इहेति वेदान्तग्रहणम् ।। १२ ॥

विरोधमेव साधयति—अहमिति । कर्तृत्वभोक्तृत्वपूर्वकं कर्म तन्निवृत्या विद्योत्पद्यते । तेन त्योरुत्पत्तौ मिथो विरुद्धतेत्यर्थः । प्रमाणवस्त्वधीना विद्या । कर्म तु कारकाधीनमित्युत्पत्तावेव विद्यान्तरेण विरोधमाह—वस्त्वधीनेति । विध्यधीनं कर्मेंत्यर्थः ॥ १३ ॥

ज्ञानकर्मणोर्मिर्थो विरुद्धत्वेन सहकारित्वासम्भवे हेत्वन्तरमाह—कारकाणीति ।। १४ ॥

विरुद्धत्वकृतं समुच्चयासम्भवं फलितमाह—विरुद्धत्वादिति । एवं विदुषा मिथो विरुद्धत्वं जान-तेत्यर्थः । समुच्चयासम्भवे फलितमाह—तस्मादिति ॥ १५ ॥

स्वर्गकामादिविध्यन्यथानुपपत्या 'ज्ञात्वा कर्म समाचरेदित्यादिवचनाद्वा देहादिव्यतिरिक्ता-स्मज्ञानवतः कर्माधिकाराङ्गीकारात् ज्ञानकर्मणोविरोधे तदयोगादिधिकार्यभावे कर्मकाण्डस्याप्रामाण्यं प्राप्तमित्याशङ्क्र्याह—देहाद्यैरिति । आत्मनो देहिनो देहातिरिक्तस्य देहादिभिरविद्याकृतैरिवशेषेण अविविक्तत्वेन ब्राह्मणोऽहं गृहस्थोऽहमित्यादिग्रहणं मिथ्याभिमानात्मकं स्वाभाविकं प्राणिनां प्रत्यात्मम-विद्याकृतमनुभूयते । तद्यावदनुवर्तते तावत्कर्मकाण्डे प्रवर्तते । तथा च देहादिव्यतिरिक्तात्मज्ञानवत्त्वेऽपि ब्रह्मज्ञानाभावान्मूलाज्ञानस्य सत्त्वात्तज्जन्याभिमानपूर्वकं कर्मप्रवृत्तेस्तिद्वज्ञानोदयात्पूर्वं कर्मकाण्ड-प्रवृत्तिरिवरुद्धेत्यर्थः ॥ १६ ॥

तर्हि ब्रह्मज्ञानादूर्ध्वं कुतस्तदप्रामाण्यमित्याशङ्कचाह—नेति नेतीति। आत्मा यैर्देहादिभिविशिष्टः सन्कर्मस्विधिक्रयते तान् देहादीन् नेति नेतीति वीप्सया निराक्टत्य निर्विशेषे ब्रह्मात्मन्यहमस्मीति

१. ऽनुबद्धते - ख २. इलोके बुद्धिमित्यस्य उदक्वुद्धिमित्यर्थ। निजं = स्वामाविकं। ३. आत्मानिमत्यादिः।

उपोद्घातप्रकरणम्

### निवृत्ता सा कथं भूयः प्रस्येत प्रमाणतः। असत्येवाविशेषेऽपि प्रत्यगात्मनि केवले ॥१८॥ न चेद्भयः प्रस्रयेत कर्ता भोक्तेति धीः कथम्। सदस्मीति च विज्ञाने तस्माद्विद्याऽसहायिका ॥१९॥ अत्यरेचयदित्युक्तो न्यासः श्रत्याऽत एव हि। कर्मभ्यो मानसान्तेभ्य एतावदिति वाजिनाम् ॥२०॥ अमृतत्वं श्रुतं यस्मात्त्याज्यं कर्म ग्रुग्रुश्चुमिः। अग्निष्टोमवदित्युक्तं तत्रेदमभिधीयते ॥२१॥ नैककारकसाध्यत्वात्फलान्यत्वाच्च कर्मणः। विद्या तद्विपरीताऽतो दृष्टान्तो विषमो भवेत ॥२२॥ ज्ञानार्थं वेदान्तेषु सोऽवशेषितः। तेन च निर्विशेषात्मज्ञानेनाविद्या सपरिकरा निवारिता। तस्मात्त-ज्ज्ञानादुर्ध्वं मुलाज्ञानाभावात्तदृत्थाभिमानासिद्ध्या कर्मकाण्डाप्रवृत्तेस्तदप्रामाण्यमिष्टमेवेत्यर्थः ॥ १७ ॥ ननु प्रमाणोत्थसम्यग्ज्ञानान्निवृत्तमेवाज्ञानं पुनरुत्पद्य कार्यं करिष्यति । मैवम् । अविद्या हि प्रमाणतो निवृत्ता कथं भूयोऽभिजायेत । आत्मनोऽन्यस्माद्वा तदुत्पत्तिः। नाद्यः। अद्वितीये निर्विशेषे त्तिमन्नविद्योत्पत्तेरयोगात् । न द्वितीयः । अन्यस्याविद्यात्मकत्वेन र तदृत्पादकत्वानुपपत्तेरित्याह— निवृत्तेति ॥ १८॥ अविद्या आत्मनोऽन्यस्माद्वा नोत्पद्यते चेर्त्ताह् कर्ता भोक्तेति घीपूर्वकं कर्माधिकारित्वं विद्षो न युक्तमित्याह—न चेदिति प्रसूयेत । किं चाहं ब्रह्मोति ज्ञाने सत्ति कर्मप्रवृत्तेरनवकाशत्वान्न कर्माधि-कारो विदुषोऽस्तीत्याह—सदिति । यस्माद् विद्यायामुत्पन्नायां कर्मणो निरवकाशत्वं तस्मात्केवलैव विद्या कैवल्यहेतूरिति फलितार्थमाह—तस्मादिति ॥ १९ ॥ 20 विद्यायाः सहकारिनिरपेक्षत्वेन मोक्षहेतुत्वे श्रौतं लिङ्गं दर्शयति — अत्यरेचयदिति । ज्ञानस्य कर्मनिरपेक्षत्वमतः शब्दस्यार्थः। सत्यादोनि मानसान्तानि कर्माण्युक्त्वा 'तानि वा एतान्यवराणि तपांसि' इति निन्दित्वा संन्यासोपायं ज्ञानं 'न्यास एवात्यरेचयत्' इति व यतः श्रुतिः स्तौति तस्मा-त्तदेव मोक्षसाधनम् । वाजिनामपि शाखायां "एतावदरे खल्वमृतत्व" इति ज्ञानमेव स्वतन्त्रममतत्व-28 साधनं श्रुतं तस्मान्मोक्षापेक्षायां कर्मसंन्यासपूर्वकं ज्ञाननिष्ठेन भवितव्यमित्यर्थः ।। २०।। अग्निष्टोमस्य ध्रुवफल्रस्यापि सापेक्षत्ववदैक्यज्ञानस्यापि सापेक्षत्वमित्युक्तमनूद्योत्तरमाह— अग्निष्टोमेति ॥ २१ ॥ कर्मणोऽनेककारकसाध्यत्वाद्विद्याद्वारा वीर्यवत्तरफलभेदसम्भवाच्च युक्ता 26 विद्यायान्तु प्रमाणवस्तुतन्त्रत्वान्नानेककारकसाध्यत्वं, नापि विद्याफले मोक्षेऽतिशयोऽस्ति । तेन हृष्टान्तः समो न भवतीत्युत्तरमेव स्फोरयति—नैकेति ॥ २२ ॥ १. जायते—ख । २. खिवद्याकार्यत्वेन । ३. सत्यं दमः शमः दानं प्रजननं यज्ञाः दानं अग्न्याधानं अग्निहोत्रं इत्यादीनि ।

4. 9 3-81

४. ते० नारा० ११-२।

E

### अउपदेशसाहस्री 📁

कृष्यादिवत्फलार्थत्वादन्यकर्मोपर्यं हणम् ।

अग्निष्टोमस्त्वपेक्षेत विद्यान्यत् किमपेक्षते ॥२३॥

प्रत्यवायस्तु तस्यैव यस्याहङ्कार इष्यते ।

अहङ्कारफलार्थित्वे विद्येते नात्मवेदिनः ॥२४॥

तस्मादज्ञानहानाय संसारविनिष्टत्त्रये ।

ब्रह्मविद्याविधानाय प्रारब्धोपनिषत्त्वयम् ॥२४॥

सदेरुपनिपूर्वस्य क्विप चोपनिषद्भवेत् ।

मन्दीकरणभावाच्च गर्भादेः शातनात्त्रथा ॥२६॥

वैषम्यमेव प्रकटयति—कृष्यादिवदिति । यथा कृषिर्वाणिज्यमित्यादौ सामग्रीवाहुल्यात्फल्-वाहुल्याच्च सहकार्यपेक्षा दृष्टा । तथा ज्योतिष्टोमोऽपि कारकभूयस्त्वाद्वीर्यवत्तरफलातिशयसापेक्षात्वा-च्चान्येनोदगीथाद्युपासनाकर्मणा स्वस्योपवृंहणं फलबाहुल्यार्थमपेक्षेत । विद्या तुर्विरितशयफलत्वा-न्नान्यत्किञ्चदपेक्षितुं क्षमते । तेन वैषम्यमित्यर्थः ॥ २३ ॥

1017

8

प्रत्यवायस्मृतेश्चेत्युक्तम् । तत्रोत्तरमाह—प्रत्यवायेति । आत्मविदोऽपि नित्याकरणे प्रत्यवायः । प्राप्ति । स्यादहङ्करादेस्तुल्यत्वादित्यत् आह—अहङ्कारेति ॥ २४॥

ब्रह्मविद्यायाः स्वतन्त्रायाः सकार्याज्ञाननिवर्त्ताकत्वसिद्धौ फल्रितमुपसंहरति—<mark>तस्मादिति ॥२५॥</mark>

उपनिषन्नामिनवंचनेनापि स्वतन्त्रैव ब्रह्मात्मिविद्या मोक्षहेतुरित्याह—सदेरिति । सदेर्घातोवि-शरणगत्यवसादनार्थस्य सामीप्यार्थोपपूर्वस्य निश्चयार्थानपूर्वस्य च कर्त्रथे विवप्प्रत्यये परतो भवत्यु-पनिषत्पदम् । 'षद्लृविशरणगत्यवसादनेषु' इति धात्वर्थत्रयस्य ब्रह्मविद्यायां सम्भवादसावेव मुख्यवृत्यो-पनिषदुच्यते । ग्रन्थोऽपि तादर्थ्यात्तथा व्यपदिश्यते । ये मन्दब्रह्मविदस्तेषां गर्भजरादिकमुपनिषच्छिदता ब्रह्मविद्या शिथिलीकरोति । जिज्ञासूंश्चोप सामीप्येन निश्चयेन ब्रह्म गमयित । साक्षात्कृत-ब्रह्मसतत्त्वानां तु सबीजं गर्भादि नाशयित । तस्माद्ब्रह्मविद्याया उपनिषन्नामप्रसिद्ध्या वेदान्तानां मोक्षहेतुस्वतन्त्रब्रह्मात्मिवद्यार्थंत्वं सिद्धवतीत्यर्थः ॥ २६ ॥

।। इति विवृतं चैतन्यप्रकरणं प्रथमम्।।

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

नियासान्त्र भाषान्त्रहेक स्वाचाव कारणवादात्त्र, वाणि विद्यान्त्र महाविद्याचारा ।

राष्ट्रान्तः सर्वाः न भवनीत्य तस्मेद स्कारवित-नीवितः ॥ २२.४

१. चैतन्यं सर्वंगमिति प्रकरणारम्मात् अस्य चैतन्यप्रकरणत्वेन प्रसिद्धिः एवमुत्तरप्रकरणानां तत्तः दारम्मकपदैरेव प्रसिद्धिविज्ञेया ।

# ॥ प्रतिषेधप्रकरणम् ॥ २ ॥

एवं जनम्मितकस्य स्त्रीकभीदादिद्वपितस्य ।

प्रतिषेद्भुमशक्यत्वान्नेति नेतीति शेषितम् ।
इदं नाहमिदं नाहमित्यद्धा प्रतिपद्यते ॥ १ ॥
अहंधीरिद्मात्मोत्था वाचारम्भणगोचरा ।
निषद्धात्मोद्भवत्वात्सा न पुनर्मानतां व्रजेत् ॥ २ ॥
पूर्वबुद्धिमवाधित्वा नोत्तरा जायते मतिः ।
हशिरेकः स्वयं सिद्धः फलत्वात्स न बाध्यते ॥ ३ ॥

आत्मिन संसारित्वग्राहकप्रत्यक्षादिप्रमाणविरोधाद् ब्रह्मात्मैकत्वविद्यैव नोपपद्यते । प्रमाण- ८ सिद्धस्यापि संसारित्वस्य प्रतिषेधे प्रत्यगात्मनोऽपि प्रतिषेधप्रसङ्गादित्याशङ्क्र्य वेदान्तानामेकत्वज्ञानो- त्यादनेन सकार्याज्ञानिनवृत्त्यर्थानामर्थं संक्षेपतो वक्तुं प्रकरणान्तरं प्रस्तौति—प्रतिषेद्धुमिति । नेति नेतीित वीप्सया समारोपितसमस्तप्रतिषेधेऽपि प्रत्यगात्मनो न प्रतिषेद्धुं योग्यत्वमस्ति तस्यात्मत्वात्, निषेधस्यापि साक्षित्वेनावशेषस्यावश्यंभावित्वादतोऽवशेषितं तत्त्वम् । इदं स्थूलशरीरम्; इदञ्च सूक्ष्म- १२ शरीरं नाहमिति प्रतिषिध्य "अहं ब्रह्मास्मी"ति साक्षान्निश्चिनोति । तस्मान्न प्रत्यगात्मिन प्रति-षेधाविद्यने तत्साक्षित्वेन च प्रतिषेधप्रसिक्तिरित्यर्थः ॥ १॥

देहेन्द्रियाद्यभिमानस्यानवरतमनुवृत्तेः ''अहं ब्रह्मो''ति ज्ञानमप्रतिष्ठितमित्याशङ्क्र्य देहाद्यात्मा-भिमानस्य बाधितानुवृत्त्या प्रतिपक्षत्वाभावान्मैवमित्याह—अहंधोरिति । देहादावनात्मन्यात्मबुद्धिः अहं १६ कर्तुरिदमंशाद्वाधितरूपादुत्पद्यते । वाचारम्भणं २ च मिथ्याध्यस्तं देहाद्यात्मत्वं गोचरयति । नेति-नेतीति शास्त्रेण निषद्धश्चात्मा स्वभावः समुद्भश्च कारणं यस्याः सा तथोच्चते । तस्मान्निषिद्धस्वरूपत्वा-न्निषिद्धकारणत्वाच्च सति ब्रह्मात्मज्ञाने न सा पुनर्मानतां गच्छतीत्यर्थः ॥ २ ॥

"कर्ता भोका अह"मिति विज्ञाने जाग्रति कथमकर्त्तृ भोकृत्रह्माहमिति ज्ञानं सिध्येदित्या- २० शङ्क्र्याह—पूर्वबुद्धिमित । न हि शुक्तचज्ञानजन्यां रजतत्त्वबुद्धिमबाधित्वा शुक्तिधोरुत्तरोत्पद्यते । तथा ब्रह्मात्मबुद्धचा कर्त्रादिबुद्धबाध्येत्यर्थः । किमिति कर्त्रादिबुद्धचा ब्रह्मात्मबुद्धिरेव न बाध्येत्या- शङ्क्र्याह—दृशिरित । ब्रह्मात्मा ज्ञप्तिस्वरूपो हिश्चरूच्यते । स चैको द्वितीयाभावेनोपलक्ष्यते । पर- निरपेक्षसत्तास्फूर्तिकश्च निश्चीयते । स तावन्न वाध्यते । बाधकाभावात् । तज्ज्ञानं चाबाध्यं परमार्थ- २४ विषयत्वात् । तत्फलं च न बाध्यम् । ब्रह्मात्मतत्त्वस्यैव ज्ञानाभिव्यक्तस्य बाधवियुक्तस्य फलत्वोप- चारात् । अतो वस्तुनस्तज्ज्ञानस्य तत्फलस्य च बाधाभावात् कर्त्रादिबुद्धिरेव बाध्येत्यर्थः ॥ ३ ॥

१. इदं घी-मा।

२. श्रुतिसिद्धमित्यादिः ।

### उपदेशसाहस्री

इदं वनमतिक्रम्य शोकमोहादिदृषितम्। वनाद्गान्धारको यद्वत्स्वात्मानं प्रतिपद्यते।। ४।।

### ॥ ईश्वरात्मप्रकणम् ॥ ३ ॥

ईश्वरश्चेदनात्मा स्यान्नासावस्मीति धारयेत्। आत्मा चेदीश्वरीऽस्मीति विद्या साऽन्यनिवर्तिका ॥ १ ॥ आत्मनोऽन्यस्य चेद्धर्मा अस्थूलत्वादयो मताः। अज्ञेयत्वेऽस्य किं तैः स्यादात्मत्वे त्वन्यधीह्नुतिः॥ २ ॥

कथं पदार्थविवेकद्वारा ब्रह्मात्मज्ञानिमत्याशङ्क्र्य श्रौतेन दृष्टान्तेनोत्तरमाह—इदं वनिमित । ८ देहेन्द्रियादिलक्षणिमदमनात्मभूतं वनिमव वनमनेकानर्थंकलुषितं शोकमोहादिभिर्व्याघ्रतस्करस्थानीयैर्दू- विविध्याच्यतिरेकाभ्यामितक्रम्य पदार्थविवेकं कृत्वा स्वमात्मानमहं ब्रह्मास्मीत्यौपनिषदं पुरुष- विविध्याच्यतिरेकाभ्यामितक्रम्य पदार्थविवेकं कृत्वा स्वमात्मानमहं ब्रह्मास्मीत्यौपनिषदं पुरुष- विविध्याच्यति । यथा गन्धारदेशोद्भवश्चोरैरानीतो वने विसृष्टो बहुविधमार्त्तस्वरं कुर्वन्कारुणिकेन किनिचन्मोचितस्तेनोदिष्टमार्गेण स्वं देशं प्राप्य स्वस्थो भवित तथाऽयमात्मा स्वमात्मानमुक्तप्रकारेण । ११२ प्रतिपद्य कृतकृत्यो निर्वृणोतीत्यर्थः ॥ ४ ॥

॥ इति प्रतिषेधप्रकरणं द्वितीयम् ॥ २॥ विवाद । विवादी ।

यस्मिन्नीश्वरे सित अज्ञानादि 'लक्ष्णमुमुक्षोः "अहमस्मि ब्रह्मे"ति मोक्षसाधनज्ञानमुक्तं स किमीश्वरो मेर्वादिवदनात्मा स्यादात्मा वेति जिज्ञासायामाद्यं दूषयति—ईश्वर इति । निह मेर्नादा- १६ वहमस्मीति मितः क्रियते तथेश्वरस्यानात्मत्वे तस्मिन्नसौ मुमुक्षुरीश्वरोऽस्मीति न जानीयात् । तत-स्तत्त्वमस्यादिवचनिवरोधः स्यादित्यर्थः । द्वितीयं प्रत्याह—आत्मेति । ईश्वरो मुमुक्षोः स्वरूप-भूतश्चेर्त्ताहि तस्मिन्नस्मीति तस्य विद्योपपद्यते । सा चान्यस्याः संसारहेतुभूताया अविद्याया निवर्ता-कत्वात्पुरुषार्थपरिसमाप्तिहेतुस्ततः शास्त्रमिवरुद्धं सिद्धचतीत्यर्थः ॥ १॥ २०

अस्थूलादिवाक्यपर्यालोचनायामपीश्वरस्यात्मत्वमेवाश्रयित्वयमित्याह्—आत्मन इति । प्रतीची कि विविध्यति व्यतिरिक्तस्य चेदीश्वरस्यास्थूलत्वमनणुत्विमत्यादयो धर्माः श्रुत्या विविध्यतास्तदाऽस्येश्वरस्यानात्मत्वे- विश्वर्यात्मित्वे सिति मुमुक्षोरस्थूलादिभिः श्रुतैर्धर्मेनं किञ्चित्फलं स्यात् । यदि त्वस्थूलादिभमंकस्येश्वरस्य प्रत्यक्त्वेन क्रियत्वे तदा कृशस्थूललक्षणाया भियो मोहमूलाया मिथ्याबुद्धेनिवृत्तिसिद्धेरात्मत्वमेव विश्वराद्धि तस्याऽऽस्थातुमुचित्तिसिद्धेरात्मत्वमेव विश्वराद्धि तस्याऽऽस्थातुमुचित्तिसिद्धेरात्मत्वमेव विश्वराद्धि विश्वर

के बहु मी मा ।

१. लक्षणेमुम्—मा।

| तत्त्वज्ञानस्वभावप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 058                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| मिथ्याध्यासनिषेधार्थं ततोऽस्थूलादि गृह्यताम्। परत्र चेन्निषेधार्थं शून्यतावर्णनं हि तत्।। ३।। बुध्रत्सोर्यदि चान्यत्र प्रत्यगात्मन इष्यते। अवाणो ह्यमनाः शुभ्र इति चानर्थकं वचः॥ ४।। । तत्त्वज्ञानस्वभावप्रकरणम् ॥ ४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8                     |
| अहंप्रत्ययबीजं यदहंप्रत्ययवितस्थतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       |
| नाहंप्रत्ययवह्वचुष्ट कथं कर्म प्ररोहित ॥ १ ॥<br>हृष्टवच्चेत्प्ररोहः स्यान्नान्यकर्मा स इष्यते ।<br>तिन्नरोधे कथं तत्स्यात्पृच्छामो वस्तदुच्यताम् ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۷                     |
| यस्मादीश्वरस्यात्मत्वे फलमुपलभ्यते तस्मान्मिथ्याध्यासस्याज्ञानमूलस्य कृशस्थूलाद्यभिमानस्य निवृत्त्यर्थमस्थूलादि प्रत्यगात्मिवशेषणत्वेनेश्वरस्यात्मत्वप्रतिपत्त्या स्वीकर्तव्यमित्याह—मिथ्येति । यदि पुनिरदं नाभ्युपगम्यते तदा शून्यत्वमीश्वरस्यापि स्यादित्याह—परत्रेति । अनात्मरूपे कुत्रचिदीश्वरे स्थूलादिनवृत्त्यर्थमस्थूलादिकमिष्यते चेत् तदेश्वरस्य शून्यतावर्णनमेव स्यात् । ईश्वरस्य पराग्रूपत्वयोगात्त्यात्वे घटादिवदनीश्वरत्वप्रसङ्गात् । तस्मादनात्मत्वायोगादीश्वरमभ्युपगच्छता आत्मैव सोऽभ्युपगम्यत इत्यर्थः ॥ ३ ॥ प्रत्यगात्मनोऽन्यत्र स्थूलादिप्रतिषेधे चाप्राप्तप्रतिषेधः स्यादिति दोषान्तरमाह—बुभुत्सोरिति । प्रत्यगात्मनो बुभुत्सोः संसारित्वेनाभिमतादन्यत्र स्थूलादिप्रतिषेधे तत्प्राप्त्यभावादप्राप्तप्रतिषेधो निष्फलः स्यादित्यर्थः । इतश्चात्मैवेश्वरोधनत्वयः अनात्मिन प्राणसम्बन्धस्य मनः सम्बन्धस्य चाप्राप्तत्वादप्राणादिवाक्यस्यानर्थवयप्रसङ्गादित्याह—अप्राणो होति ॥ ४ ॥  ।॥ विवृत्तमीश्वरप्रकर्ण तृतीयम् ॥ |                       |
| । त्वज्ञानस्वभावप्रकर्णस् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २०<br>इंस <u>ड</u> ्ड |
| यद्ब्रह्मात्मज्ञानमहं ब्रह्मास्मीति मोक्षसाधनमुक्तं तन्न फलवद्भवितुमलम् । सिञ्चतकर्मविरोधादि-<br>त्याशङ्क्रचाह अहमिति । अहमिति प्रतीयते यस्मिन्नहंकारे स साभासोऽहंप्रत्ययो बीजमुपादानं यस्य<br>कर्मणस्ततथा व्यपदिश्यते । तस्मिन्नेवाहंप्रत्ययवत्यहङ्कारे मूलाज्ञानकार्ये तिष्ठतीति तदेव कर्म<br>तथोच्यते, उपादानादन्यत्र कार्यस्थित्यनुपपत्तेः । नाहं कर्ता भोक्ता वा किन्तु ब्रह्मवास्मीति प्रत्ययो<br>वाक्यीयो, नाहं प्रत्ययः स च योग्ये विषये दग्धं प्रवृतो विह्नयद् व्ययदिश्यते । तेनोष्टं दग्धं यदेवंविधं<br>कर्म तन्न कथिञ्चदपि ब्रह्मात्मज्ञानानन्तरं कार्याय पर्याप्नोति । तस्मान्न सिच्चतकर्मप्रतिबन्धाद्यथोक्त-                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | SA SA                 |
| स्य ज्ञानस्य विफलत्वाशङ्केत्यर्थः ॥ १ ॥ यथा ज्ञानवतोऽपि भिक्षाटनादि सफलं दृष्टं तथाऽग्निहोत्राद्यपि फलारम्भकं स्यादिति शङ्कते— दृष्टविदिति । न तस्याग्निहोत्रादेः फलारम्भकत्वं ज्ञानिविरुद्धत्वात् । दृष्टस्य तु भिक्षाटनादेरार्ब्ध- कर्मनिबन्धनत्वेनाविरुद्धत्वादिति परिहरति—नान्यकर्मेति । ज्ञानादज्ञानिवृत्त्या तन्मूलाहङ्कार- निवृत्तिद्वारेण तदाश्रयकर्मनिवृत्तौ कथमारब्धमिप कर्म सिद्धचेदिति वो युष्पान्पृच्छामस्तत्रोत्तरं वाच्यमिति पुनः शङ्कते—तिसरोध इति ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | FFP                   |

### प्राप्त उपदेशसाहस्री

देहाद्यारम्भसामध्यिक्ज्ञानं सद्विषयं त्विय ।
अभिभूय फलं कुर्यात्कर्मान्ते ज्ञानमुद्भवेत् ॥ ३ ॥
आरब्धस्य फले ह्येते भोगो ज्ञानं च कर्मणः ।
अविरोधस्तयोर्धुक्तो वैधर्म्यं चेतरस्य तु ॥ ४ ॥
देहात्मज्ञानवज्ज्ञानं देहात्मज्ञानवाधकम् ।
आत्मन्येव भवेद्यस्य स नेच्छक्यपि मुच्यते ।
ततः सर्विमिदं सिद्धं प्रयोगोऽस्माभिरीरितः ॥ ५ ॥

### ॥ बुद्दयपराधप्रकरणम् ॥ ५॥

मूत्राशङ्को यथोदङ्को नाग्रहीदमृतं यथा।
असमित्राश्चानायम्याज्जन्तोरात्मज्ञानाग्रहस्तथा । १००००००

परिहरति—देहादोति । प्रारब्धं कर्म देहाद्यारम्भद्वारा प्रवृत्तवेगवशाद्ब्रह्मात्मज्ञानं परमार्थ-वस्तुविषयं प्रमाणप्रसूतं प्रबलमिप स्वफलाद्विदेहकैवल्यादिभभूय प्रच्याव्य स्वकीयं फलं देहाभास-जगदाभासलक्षणं कुर्यादेव । तस्य चारब्धस्य कर्मणोऽन्ते फलोपभोगेनावसाने सित प्रागुक्तं ज्ञानं प्रतिबन्धमुद्भूतमिवद्यालेशमपनुद्य विद्वांसं स्वाराज्येऽभिषेचयतीत्यर्थः ॥ ३ ॥

ननु प्रारब्धकर्मवशाद्ब्रह्मविदो देहादिप्रतिभासश्चेदनारब्धकर्मवशादिप पौनः पुन्येन देहादि-प्रतिभाससम्भवादिनर्मोक्षः स्यादिवशेषादित्याशङ्क्रचाह—आरब्धस्येति । भोगज्ञानयोरारब्धकर्मकार्यत्वेन १६ मिथो विरोधाभावादारब्धकर्मणो देहादिप्रतिभासेऽपीतरस्यानारब्धकर्मणस्तत्फलस्य च ज्ञानेन विरुद्ध-त्वान्न ज्ञाने सित फलारम्भकत्वं तस्य सिध्यति । प्रवृत्ताप्रवृत्तफलत्वविशेषोपपत्तेरित्यर्थः ॥ ४ ॥

र्ताह कदाचिदात्मनो देहात्मत्वाभिमानसमुद्भूतदुरितप्रतिबन्धान्मोक्षानुपपित्ति चेन्नेत्याह— देहात्मेति । यथा विवेकविकलस्य देहे मनुष्योऽहमित्यात्मज्ञानं निःसंदिग्धमुपलब्धं तथा मुख्यात्मन्येव देहाद्यहंकारपर्यन्तसाक्षिणि यस्य ज्ञानं वाक्यादुपजायमानमसन्दिग्धं देहात्मज्ञानस्य रज्जुज्ञानमिव सर्पज्ञानस्य बावकं सम्मद्यते । स यथोक्तज्ञानबलादनर्थराशेरपनीतत्वाद्बलादेव मुच्यते । तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेतोत्यादिदर्शनादित्यर्थः । । ५ ॥

॥ इत्यहंप्रत्ययप्रकरणं चतुर्थम् ॥

### भाक्षिक अपने ॥ बुद्धवपराधप्रकरणस् ॥ गाहि । अपने आहे विकास

यदि प्रदर्शितप्रक्रियया ब्रह्मात्मज्ञानममृतत्वसाधनं किमिति तर्हि सर्वे रहंब्रह्मास्मीत्यात्मरूपं न गृह्यते । तत्राह—सूत्राशङ्कोति । यथोदङ्को नामा कश्चिद् ऋषिरमृतकलशं भगवदाज्ञया देवेन्द्रो-पहृतं बस्तिदेशस्थमुपलभ्य मूत्राशङ्कः सन्यथाश्रुतमप्यमृतं मिथ्याज्ञानान्न गृहीतवान् । तथा वर्णा- श्रमोपाधिविहितकमैनाशभयादात्मज्ञानाग्रहो जन्तोरुत्पद्यते । तेन पदार्थविवेकवता मुमुक्षुणा भिवत-व्यमित्यर्थः ॥ १॥

१. मुद्रितमारते उत्तङ्क इति तस्य नाम निर्दिष्टम् । अस्त्र सामिक अस्ति सामिक स्थापनि ।

इति तस्य नाम ।नादथम् । अस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स

| विशेषापोहप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                              | 88    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| बुद्धस्थवचलतीवात्मा 'ध्यायतीव' च दृश्यते।                                                                                                                                                                                      |       |
| नौगतस्य यथाः वृक्षास्तद्वत्संसारविश्रमः॥ २॥                                                                                                                                                                                    |       |
| नौस्थस्य प्रातिलोम्येन नगानां गमनं यथा।                                                                                                                                                                                        | ,     |
| अत्मनः सष्ट्रातस्तद्रद्रयायतावातः । हः श्रुतिः ॥ र ॥                                                                                                                                                                           | 8     |
| चैतन्यप्रतिबिम्बेन व्याप्ती बोधो हि जायते।<br>अबुद्धेः शब्दादिभिर्मायस्तेन मोमुह्यते जगत्। ४॥                                                                                                                                  |       |
| चेतन्यभास्यताहमस्ताद्ध्यः च तदस्य यत्।                                                                                                                                                                                         |       |
| इद्मंशप्रहाणे न परः सोऽनुभवो भवेत्।। ५।।                                                                                                                                                                                       | 6     |
|                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ॥ विशेषापोहत्रकरणम् ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                      |       |
| ाष्ट्रकार छित्त्वा त्यक्तेन हस्तेन स्वयं नात्मा विशेष्यते ।                                                                                                                                                                    |       |
| १९ राष्ट्रिक विशेष्यते ॥ १ ॥ अस्त्रिक सर्वेण येन येन विशेष्यते ॥ १ ॥ अस्त्रिक सर्वेण                                                                                                                                           | TETTS |
| ननु दृष्टान्ते देवेन्द्रस्य वेषान्यत्वममृतकुम्भस्य च वस्तिस्थानस्थापनं मूत्रभ्रमोत्पत्तौ कारणम्।                                                                                                                               | १२    |
| न तथाऽऽत्मनो ब्रह्मभूतस्य भ्रमकारणमस्तीत्याशङ्क्रच पदार्थविवेकात्पूर्वमविद्याकिल्पतान्तःकरणा- विवेकादात्मिन संसारित्वभ्रान्तिरत्याह—बुद्धोति । तदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयति—नौगतस्येति ॥ २ ॥ १ ॥                                 | Pig 1 |
| उक्तमेवार्थं प्रपञ्चयति—नौस्थस्येति । आत्मनः संस्तिरहितस्य बुद्धचिववेकात्संसृतिरित्यत्र                                                                                                                                        | PPI   |
| प्रमाणमाह—ध्यायतीति ।। ३ ।।                                                                                                                                                                                                    | १६    |
| ननु शुक्त्यादौ सादृश्यादिसम्भवादन्यत्रान्यधर्माध्याससम्भवः स्यान्न विषय्विषयिणोर्बुद्धचात्मनो-                                                                                                                                 |       |
| रत्यन्तवैलक्षण्यादन्योन्यधर्माध्याससिद्धिरित्याशङ्क्ष्य, चिदाभासद्वारा सादृश्यादिसम्भवान्मविमित्याह्—<br>चैतन्येति । चिदाभासस्य विषयाकारस्य च बुद्धौ सङ्क्रमेण विषयधर्मान्कृशस्थूलादोनात्मन्यध्यस्यात्म-                       | 5121  |
| धर्मानानन्दादीन् बुद्धावारोप्य ''अहं कर्ता भोक्ते''ति लोकः संसरतीति फलितमाह—तेनेति ॥ ४॥                                                                                                                                        | २०    |
|                                                                                                                                                                                                                                | TOFT  |
| चैतन्याभासेति । अहंकारस्य चैतन्याकारता या मोहात्प्राप्ता यच्चाहंकारस्य चेतनशेषत्वं मोहादेव<br>सिद्धम्, तदुभयमहमित्यत्रेदमंशस्य विवेकेन परित्यागे सित न भवति । यस्तु तत्रानिदमंशोऽनुभवः                                         | 51417 |
| साक्षी परिशिष्यते स परमात्मैव भवेत् । तस्मात् परिशोधितपदार्थी वाक्यादहं ब्रह्मेति ज्ञानानमुक्तो                                                                                                                                | 28    |
| भवतीत्यर्थः ॥ ५ ॥ इति । मूत्राशङ्कप्रकरणं विवृतं पञ्चमम् ॥                                                                                                                                                                     |       |
| ा विशेषापोहप्रकर्णम् ॥ १४० मा १५० मा १५०<br>।।। विशेषापोहप्रकर्णम् ॥ १४० मा १५० मा |       |
|                                                                                                                                                                                                                                |       |
| पदार्थविवेकवतो वाक्यादहं ब्रह्मोति ज्ञानं भवतीत्युक्तम् । इदानीं पदार्थविवेके पुनरपरमुपायमु-<br>पदिशति—छित्वेति । विमतमात्मविशेषणं न भवति विशेषणत्वात् छिन्नहस्तविदत्यर्थः ॥ १॥ — अव्यक्ति अ                                   | २८    |
| पदिशति—छित्वेति । विमतमात्मविशेषणं न भवति विशेषणत्वात् छिन्नहस्तवदित्यथः ॥ १ । ।                                                                                                                                               |       |

### उपदेशसाहस्री

तस्मात्त्रयक्तेन हस्तेन तुल्यं सर्व विशेषणम्। अनात्मत्वेन तस्माज्ज्ञो सुक्तः सर्वेविशेषणैः ॥ २ ॥ विशेषणाभिदं सर्व साध्वलङ्करणं अविद्याध्यस्तमतः सर्वे ज्ञातः आत्मन्यसद्भवेत्।। ३ ॥ ज्ञातैवातमा सदा ग्राह्यो ज्ञेयमुतसृज्य केवलः। अहमित्यपि यद्ग्राह्यं व्यपेताङ्गसमं हि तत्। ४।। यावान् स्यादिदमंशो यः सःस्वतोऽन्यो विशेषणम् । विशेषप्रक्षयो यत्रा सिद्धो ज्ञहिचत्रगुर्यथा।। ५ ॥ इदमंशोऽहमित्यत्र त्याज्यो नात्मेति पण्डितैः। ब्रह्मे ति शिष्टांशो भृतपूर्वगतेभेवेत् ॥ ६ ॥

श्रोत्रादे:स्थूलदेहाश्रयत्वेन दृष्टस्यात्मविशेषणत्वाभावेऽपि सुखदु:खादेस्तद्विशेषणत्वं दुष्परिहरमि-त्याराङ्क्याह—तस्मादिति । सुखादेरिष व्यभिचारस्य स्वानुभवगम्यत्वादित्यर्थः । देहद्वयसमवायिनः सर्वस्यात्मनि व्यभिचारे फलितमाह—तस्माज्ज्ञ इति ॥ २ ॥

आगमापायाभ्यां सम्बन्धनैरन्तर्यादित्या-विशेषणस्यानात्मत्त्वेपि नात्मनस्तद्वियोगोऽस्ति । शङ्क्र्याह—विशेषणमिति । विशेषणस्य सर्वस्यात्मन्यविद्याध्यारोपितत्त्वे फलितमाह—अत इति । न <mark>ज्ञायमानत्वादनात्मत्वं आत्मिन व्यभिचारादित्याशङ्कचाह—ज्ञातेति । आत्मनः सर्वेरहमिति ज्ञायमान-</mark> त्वादज्ञेयत्वमसिद्धमित्याशङ्क्र्याह—अहमिति। तस्यापि स्वापादौ व्यभिचारात् दृश्यत्वाच्च सिद्धमनात्म-त्वमित्यर्थः ॥ ४ ॥

आत्मनोऽहंप्रत्ययग्राह्यत्वाभावे कुतः सिद्धिरित्याशङ्क्र्याह—यावानिति । अहमित्यत्र चिद्र 👫 चिदात्मके यावानिदमंशोऽहङ्कारादिरचिदात्मको यो यत्र प्रत्यगात्मनि विशेषणं स्यात् स प्रत्यगात्मा । २००० २००० तस्माद्विशेषणत्वेनाभिमताहङ्कारादेव्यंतिरिक्तः सर्वेषां विशेषणानां प्रक्षयो व्यावृत्तिरस्मिन्निति व्युत्पत्त्या निर्विशेषः स्वतोऽन्यापेक्षामन्तरेण लब्बसत्ताकः स्फुरद्रूपः सिद्धचति । यथा देवदत्तिश्चित्रगोः सम्बन्धा-त्प्रागेव सिद्धो न चित्रगोः सम्बन्धं स्वसिद्धि प्रत्यपेक्षते तथाऽहंकारादेरात्मा प्रागेव सिद्धो नाहंकारादिकं स्वसिद्धावपेक्षते । विमतं विशेषणं स्वविलक्षणिवशेष्यनिष्ठं विशेषणत्वाच्चित्रगुत्वविद्रियर्थः ॥ ५ ॥ 👚 📑 🤫 २४ 🤛

अहमोऽनात्मत्वे कथमहं ब्रह्मोति श्रुतिरविरुद्धा सिद्धचेदित्याशङ्कचाध्यस्ताहंकारस्य मूलनि-वृत्त्या विवृत्त्यर्था श्रुतिर्नात्मत्वप्रतिपत्यर्थंत्याह —इदिमिति । अहमित्यत्रेदमनिदमात्मके योऽयमिदमंशोऽहं-कारस्तस्य त्यागेऽपि यः शिष्टोऽनिदमात्मकोंऽशःसोऽहंशब्दलक्ष्यो ब्रह्मोत्यवगम्यो भवेदित्यर्थः। अहङ्कारे त्यक्ते कथमहमुल्लेखो वाक्यार्थबृद्धौ सिद्धचेत्तत्राह—भूतेति । भूता सञ्जाता पूर्वमिवद्याव-स्थायामहमात्मेति या बुद्धिस्तदपेक्षया वाक्यार्थज्ञानेऽहमुल्लेखः स्यादित्यर्थः ॥ ६ ॥

॥ व्याकृतं छित्वाप्रकरणं षष्ठम् ॥

१. नित्यार्थी—मा।

83

8

### अवत व अधिवृत्यों सत्यां, वाहित विवृत्ये के व का ॥ बुद्यारुद्प्रकरणम्॥ ७॥

बुद्धचारूढं सदा सर्व दश्यते यत्र तत्र वा। मया तस्मात्परं ब्रह्म सर्वज्ञश्चास्मि सर्वगः ॥ १ ॥ यथात्मबुद्धिचाराणां साक्षी तद्वत् परेष्वपि । नैवापोढुं न चाऽऽदातुं शक्यस्तस्मात्परो ह्यहम् ॥ २ ॥ विकारित्वमशुद्धत्वं भौतिकत्वं न चात्मनः। अञ्चेषबुद्धिसाक्षित्वाद्बुद्धिवच्चाल्पवेदना 📁 📁 📳 🧰 मणी प्रकारयते यद्वद्रक्ताद्याकारताऽऽतपे। मिर्य संदृश्यते व सर्वमातपेनेव तन्मया ॥ ४ ॥

6

20

28

#### - मिनाफो ।। वृद्धवारुड प्रकरणम् ॥

कृतान्वयव्यतिरेकस्य परिशोघितपदार्थस्य वाक्यादेव वाक्यार्थज्ञानमहं ब्रह्मास्मीत्युपपत्तितः सिद्धमपि स्वानुभवावष्टम्भेन स्पष्टोकर्तु प्रकरणं प्रस्तौति - बुद्धबारूढ्मिति । बुद्धिस्थं विषयजातं १ १२ सर्वदोपलब्धिकाले यस्मान्निर्विकारेणाध्यक्षेणोपलभ्यते । तस्मादहमुपलब्धाः निर्विशेषत्वान्निर्विकारत्वाच्च विकास परमेव ब्रह्मास्मि । यस्माच्चाहं सर्वम् अलभे तस्मादस्मि सर्वज्ञः सर्वोपलब्धृत्वात् । यस्माच्च यत्र तत्र वा सर्वत्रैव व्यवस्थितमपर्यायेण पर्यामि तस्मादस्मि सर्वगोऽहमित्यर्थः ॥ १ ॥

पुरुषान्तरबुद्धचारूढ़े वस्तुनि पुरुषान्तरस्योपलब्धिस्मरणयोरभावान्नैकस्यात्मनः सर्वबुद्धचध्यक्षत्व-सिद्धिरित्याशङ्क्ष्याह—यथेति । आत्मीयत्वेन कल्पिते संघाते बुद्धितद्वृत्तीनां यथाहं साक्षी विविधातस्तथा परकीयत्वेन परिकल्पितेष्वपि सङ्घातेषु तद्वृत्तीनामहमेव साक्षी साक्षिभेदे प्रमाणाभावात् । न च तस्मिन्नात्मत्वादेव हानोपादाने युक्ते। यस्मादहं हानोपादानाद्यशेषसंसारव्यवहारातीतस्तस्मात्पर-मात्मैवाहं भेदस्य शास्त्रनिन्दितत्वादित्यर्थः ॥ २ ॥

बुद्धचारूढ़ं दृश्यते मयेत्युक्तत्वात् दर्शनिक्रयाकर्तृत्वादात्मनो विकारित्वं सगुणत्वं भौतिकत्वं बुद्धिवदल्पद्रष्ट्रत्वं च प्राप्नोतीत्याशङ्क्याह्—विकारित्विमिति । अशेषविकारसाक्षित्वान्ने विकारित्वमशे-षाशुद्धिसाक्षित्वान्नाशुद्धत्वम् । सगुणत्वं सदोषत्वं च नास्ति । नापि भौतिकत्वम् तत्साक्षित्वात् न च बुद्धिवदल्पवेदना सिद्धचित सर्वबुद्धिसाक्षित्वादित्यर्थः ॥ ३ ॥

बुद्धिवदल्पवेदना क्षेत्रज्ञस्य नास्तीत्ययुक्तम् । बुद्धीनामशेषविषयग्राहकत्वे क्षेत्रज्ञस्य कृत्याभावा-त्तस्य च द्रष्टृत्वे विकारित्वस्य दुर्वारत्वादित्याशङ्क्ष्याह—मणाविति । यथा स्फटिकादिमणौ जपा-कुसुमादिरूपा रक्ताद्याकारताऽसत्येवादित्यप्रकाशेऽभिव्यज्यते । तथा सत्येवादित्यस्थानीये क्षेत्रज्ञे स्फटिक-मणिस्थानीयायां बुद्धौ जपाकुसुमस्थानीयः सर्वो विषयो गृह्यते । तथा चादित्यप्रकाशेन रक्ताद्याकारता-प्रतीतिवद्बुद्धिस्थं विषयजातं क्षेत्रज्ञेनैव प्रकाश्यमिति न क्षेत्रज्ञस्य किञ्चित्करत्वम्, न च तस्य द्रष्टृत्वे स्वगतव्यापारमन्तरेण स्वसन्निधिमात्रेण सर्वविषयप्रकाशकत्वोपपत्ते-विकारित्वमादित्यस्येव रित्यर्थः ॥ ४ ॥

### उपदेशसाहस्री

बुद्धौ दृश्यं भवेद्बुद्धौ सत्यां, नास्ति विपर्यये । द्रष्टा यस्मात्सदा द्रष्टा तस्माद्द्धैतं न विद्यते ॥ ५ ॥ अविवेकात् पराभावं यथा बुद्धिरवैत्तथा । विवेकात्तु परादन्यः स्वयं चापि न विद्यते । ६ ॥

## ॥ मतिविलापनप्रकरणम् ॥ ८॥

चितिस्वरूपे स्वत एव मे सते रसादियोगस्तव मोहकारितः। अतो न किञ्चित्तव चेष्टितेन मे फलं भवेत्सर्वविशेषहानतः॥१॥ विम्रुच्य मायामयकार्यतामिह प्रशान्तिमायाद्यसदीहितात् सदा। अहं परं ब्रह्म सदा विम्रुक्तवत् तथाऽजमेकं द्वयवर्जितं यतः॥२॥

प्रकृतस्य प्रत्यगात्मनोर्ऽाहतीयत्वं स्कुटयित —बुद्धाविति । जागरितादौ सत्यां बुद्धाविवद्याकित्प-तायां तस्यां बुद्धौ समारूढं द्वैतसुपलभ्यते । स्वापादौ पुनरसत्यां बुद्धौ न द्वैतं दृश्यमस्ति । तेन व्यभिचा-रित्वाच्च द्वैतं नैव परमार्थतो विद्यते ! द्रष्टा तु साक्षो सर्वास्ववस्थासु द्रष्टैव न साक्षितां व्यभिचरित् । स्वस्मादिद्वतीयमेव प्रत्यक्चैतन्यमित्यर्थः ॥ ५ ॥

॥ विवृतं बुद्धचारूढं प्रकरणं सप्तमम् ॥

### ॥ मितिविछापनप्रकर्णम् ॥

स्वानुभवानुरोधेन साधितमेव ब्रह्मात्मज्ञानमात्ममनः संवादेनापि द्रढियतुं प्रकरणान्तरमवतार-यति—चितीति ॥ १ ॥

निर्विशेषस्यानाधेयातिशयस्यात्मनो मनश्चेष्टितेन फलाभावे मनसस्तिस्मन्नेवात्मन्युपशान्तिस्त-न्मात्रत्वेन पर्यवसानमु<sup>3</sup>चितिमिति फलितमाह—विमुच्येति । मायामयकार्यतां = मिथ्याचेष्टितम् २४ किमिति प्रत्यगात्मिन मनसः शान्तिरुच्यते ? ब्रह्मणि सत्यज्ञानादिलक्षणे किमिति तदुपशान्तिनीच्यते तत्राह—अहिमिति ॥ २॥

- २. रेकं न तिष्ठति—मा प्रमानिक प्राप्त कार्यातिक प्राप्त कार्यातिक प्राप्त कार्यातिक प्राप्त कार्यातिक स्थानिक र
- ३ उपचित मा

40

6

v II fam

| सूक्ष्मताव्यापिताप्रकरणम्                                                                                                                                                                                   | १५             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| सदा च भूतेषु समोऽस्मि केवलो यथा च खं सर्वगमक्षरं शिवम् ।                                                                                                                                                    |                |
| निरन्तरं निष्कलमक्रियं परं ततो न मेऽस्तीह फलं तवेहितैः॥ ३॥                                                                                                                                                  |                |
| अहं ममैको न मदन्यदिष्यते तथा न कस्याप्यहमस्म्यसङ्गतः।                                                                                                                                                       |                |
| असङ्गरूपोऽहमतो न मे त्वया कृतेन कार्यं तव चाद्वयत्वतः ॥ ४ ॥                                                                                                                                                 | 8              |
| फले च हेतौ च जनो विषक्तवान् इति प्रचिन्त्याहमतो विमोक्षणे।                                                                                                                                                  |                |
| जनस्य संवादिममं प्रकलृतवान् स्वरूपतत्त्वार्थविबोधकारणम् ॥ ४ ॥                                                                                                                                               |                |
| संवादमेतं यदि चिन्तयेन्नरो विमुच्यतेऽज्ञानमहाभयागमात्।                                                                                                                                                      |                |
| विम्रक्तकामञ्च तथा जनः सदा चरत्यशोकः सम आत्मवित्सुखी ॥ ६ ॥                                                                                                                                                  | 6              |
|                                                                                                                                                                                                             |                |
| ॥ सूच्मताव्यापिताप्रकरणम् ॥ ९ ॥                                                                                                                                                                             |                |
| स्रक्ष्मताव्यापिते ज्ञेये गन्धादेरुत्तरीत्तरम् ।                                                                                                                                                            |                |
| प्रत्यगात्मावसानेषु पूर्वपूर्वप्रहाणतः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                |                |
| ब्रह्मणो विशेषराहित्येन सदाविमुक्तत्वादिसिद्धाविप आत्मनो विशेषदर्शनाद्विमुक्तत्वाद्ययोगान्न                                                                                                                 | १२             |
| ब्रह्मात्मनोरैक्योपपितिरित्याशङ्क्यात्मनोऽपि वस्तुतो विशेषो नास्तीति दृष्टान्तेन साध्यति—सदेति॥३॥                                                                                                           |                |
| ब्रह्मभूतस्य तव उपयोगाभावेऽिप मच्चेष्टया त्वत्सम्बन्धिनो गुणभूतस्य प्रधानभूतस्य वा क्विचित्किर्चदुपयोगो भविष्यतीत्याशङ्क्याह—अहिमिति । अहमेकस्तस्मान्मत्तोऽन्यन्मम नेष्यते                                  | तस्का<br>तस्को |
| गुणभूतम् । तथा प्रधानभृतस्य कस्यापि न गुणभूतोऽस्मि । कस्मात् ? 'असङ्गत्वात् । हेतुमुक्तमनूद्य                                                                                                               | १६             |
| फॅलितं कथयति— <sup>3</sup> असङ्गेति। ब्रह्मात्माविद्याविजृंभित्तत्वात्परमार्थतो मनसो व्यापारायोगादिप                                                                                                        | N. Sy          |
| प्रशान्तिरेव प्रत्यगात्मिन तस्य युक्तेत्याह—तव चेति ॥ ४॥                                                                                                                                                    | HPIR           |
| ननु कृतार्थेनाचार्येण किमित्येवं प्रकरणं प्रणीतम् ? नहि तस्य ख्यात्याद्यपेक्षा सम्भवति, तत्राह-<br>फले चेति । अतो हेतुफलात्मनः संसारादिति यावत् । सम्वादस्य <sup>३</sup> स्वरूपमाचष्टे—स्वरूपेति । स्वस्या- | (भेड्या)       |
| र्मनो यद्र्पं तस्य तत्त्वार्थो ब्रह्मत्वम् । तस्य स्पष्टत्वपरिज्ञाने कारणं पदार्थविवेकद्वारा सम्वादः ॥ ५ ॥                                                                                                  | २०             |
| यस्मादात्मनो ब्रह्मत्वाधिगतौ हेतुरयं कल्पितः संवादस्तस्माद्यस्तन्निष्टः स ब्रह्मात्मज्ञानावाप्त्या                                                                                                          | -3115          |
| जीवन्नेव कृतकृत्यः स्यादित्याह—संवादिमिति । विशिष्टफलत्वान्मुमुक्षुणाऽस्य संवादस्य सर्वदाऽनु-                                                                                                               | HEIM           |
| सन्धातव्यता सिध्यतीत्यर्थः ॥ ६ ॥<br>॥ चितिस्वरूपप्रकरणम् विवृतमष्टमम् ॥                                                                                                                                     | 28             |
| ॥ सक्ष्मलाट्याचिलाचकरणम् ॥                                                                                                                                                                                  | beth           |
| यस्य प्रत्यगात्मनो ब्रह्मणो वाक्योत्थज्ञानादज्ञाननिवृत्त्या मुक्तिरुच्यते तस्य सर्वान्तरत्वेन                                                                                                               |                |
| निरतिशयसूक्ष्मत्वं व्यापित्वं च व्याख्यातुं प्रकरणान्तरमवतारयति—सूक्ष्मतेति । पृथ्वी गन्धशब्दे-                                                                                                             | 26             |
| नोच्यते गन्धादेरारभ्य प्रत्यगात्मपर्यन्तेषु पदार्थेषु पूर्वस्य पूर्वस्य त्यागेनोत्तरस्मिन्नुत्तरस्मिनभागे                                                                                                   | OCTS-TIS       |
| सूक्ष्मत्वं व्यापित्वं चेत्युभयं ज्ञातव्यम्। तथा च प्रत्यगात्मनि सर्वान्तरे निरतिशयातिसूक्ष्मत्त्वादि                                                                                                       | IDEIP          |
| सिद्धचतीत्यर्थः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                       |                |
| १. असंगतत्वात् मा २. असंगतेतिमा ३. वैशिष्टचम्-क.                                                                                                                                                            | ३२             |

### **ाण उपदेशसाहस्री**

क्षारीरा पृथिवी तावद्यावद्वाह्य व्यमाणतः। ॥ ६ ॥ अम्ब्वादीनि ज्वत्त्वानि तावज्ज्ञेयानि कृत्स्नशः। २ ।। ्वाय्वादीनां यथोत्पत्तेः पूर्वं ग्लं सर्वगं तथा। जिल्लाद्याः स्थावरान्ता ये प्राणिनो मम पूः स्मृताः । कामकोधादयो दोषा जायेरनमे कुतोऽन्यतः॥ ४ ॥ भूतदोषैः सदाऽस्पृष्टं सर्वभूतस्थमीश्वरम् । नीलं च्योम यथा बालो दुष्टं मां वीक्षते जनः ॥ ५ ॥। मच्चैतन्यावभास्यत्वात्सर्वप्राणिश्रियां सदा।। पूर्मम प्राणिनः सर्वे सर्वज्ञस्य विपाप्मनः ॥ ६ ॥ जिनमञ्ज्ञानविज्ञेयं स्वप्नज्ञानवदिष्यते नित्यं निर्विषयं ज्ञानं तस्माद्द्वैतं न विद्यते ।। ७ ।।

83

6

कथं पुनरध्यात्ममधिदैवतं च ज्ञानं तस्य च प्रत्यगात्मावसानत्वं उभयत्र पृथिव्यादीनां भेदेन र प्रथमानत्वादित्याशङ्कृ चाह —शारीरेति । अध्यात्माधिदैवाधिभूतविभक्तानां पृथिव्यादीनामेकाज्ञान-विज्मितानामेकत्वादेकप्रयत्नेन प्रविलापनोपपत्तेः। सर्वत्र प्रत्यक्त्वानुगमात्प्रत्यगात्मावसानत्वं ज्ञानस्य

नन् ज्ञानस्य प्रत्यगात्मावसानमयुक्तम् । प्रत्यक्त्वस्य पराचीनविकारपिक्षया भावानुपपत्तोरित्याशङ्क्य चिन्मात्रत्वात्प्रत्यक्त्वस्य विकारापेक्षाभावाद्युक्तं ज्ञानस्य मित्याह—बाय्वादीनामिति ॥ ३॥

प्रतिशरीरमात्मभेदोपलब्धेर्नं तवैकत्वमित्याशङ्क्य सर्वदेहानां मयैवात्मवत्त्वान्मदेकत्वमविरुद्धमि-त्याह—बह्माद्या इति । तथापि न ते चिन्मात्रत्वं, रागद्वेषादिदोषोपलब्धेरित्याशङ्क्य मद्व्यतिरिक्ता-भावान्मैवमित्याह—कामेति ॥ ४॥

प्रत्यगात्मनो निर्दोषत्वमसिद्धं संसारदोषस्य प्रत्यक्षत्वादित्याशङ्क्याकाशस्य निर्ह्णात्प्रिति-भासवदातमनो दृष्टताप्रतिभासस्याविवेकमूलत्वान्न बस्तुतो दृष्टत्वाशङ्केत्याह—भूतदोषैरिति॥ ५॥

सर्वदोषराहित्ये तव सर्वे प्राणिनो विगतपुण्यापुण्यस्य पुरमिति कथमित्याशङ्कचाह-मच्चैतन्येति ॥ ६ ॥

तर्हि भास्यभासकभेदादद्वैतासिद्धिरित्याशङ्क्रचाह—जनिमदिति। कार्यत्वाद्दृश्यत्वाच्च जागरित-वस्तुजातं स्वप्नज्ञानज्ञेयविन्मथ्या तेन द्वैतस्य वस्तुतोऽसत्त्वादात्मस्वरूपं ज्ञानं विषयनिरपेक्षं कूटस्थ-मद्वितीयमित्यर्थः ॥ ७ ॥

PHABLICAN S

१. सर्वः-पा.

२. दीनामभेदेन--मा

इ. जागरितं - क.

| हिशस्वरूपपरमाथ | दिशेनप्रकरणम् |
|----------------|---------------|
|                |               |

ज्ञातुर्ज्ञातिर्हि नित्योक्ता सुषुष्ते त्वन्यशून्यतः।
जाग्रज्ज्ञातिस्त्वविद्यातस्तद्ग्राद्यं चासदिष्यताम्।। ८।।
ह्रिपवस्वाद्यसस्त्वाक दृष्ट्यादेः कर्मता यथा।
एवं विज्ञानकर्मत्वं भूम्नो नास्तीति गम्यते।। ९॥

20

# ॥ दशिस्वरूपपरमार्थदर्शनप्रकरणम् ॥ १०॥

हिशस्तरूपं गगनीपमं परं सकृद्विभातं त्वजमेकमक्षरम्।
अलेपकं सर्वगतं यदद्वयं तदेव चाहं सततं विम्रक्त ॐ॥१॥
हिशस्तु शुद्धोऽहमविक्रियात्मको न मेऽस्ति किश्चिद्वषयः स्वभावतः।
पुरस्तिरञ्चोध्वमध्यञ्च सर्वतः सम्पूर्णभूमा त्वज आत्मिनि स्थितः॥२॥
अजोऽमरञ्चेव तथाऽजरोऽमृतः स्वयंप्रभः सर्वगतोऽहमद्वयः।
न कारणं कार्यमतीव निर्मलः सदैकतृप्तश्च ततो विम्रक्त ॐ॥३॥

स्वरूपज्ञानस्यापि ज्ञानत्वाज्ज्ञेयसापेक्षत्विमत्याशङ्कय श्रुतिविरोधान्मैविमत्याह—ज्ञातुरिति। १२ १२ किं च सुषुप्ते विविधकरणोपरमेऽपि चैतन्यस्य तत्साक्षित्वेन विद्यमानत्वान्नित्यमेव स्वरूपज्ञान-मित्याह—सुषुप्ते त्विति। करणोपरितविद्वषयस्यापि "न तु तद्द्वितीयमस्ती"ति निषद्धत्वात् तत्र सर्व- विषयज्ञानायोगात्कूटस्थमेव ज्ञानं सिद्धमित्यर्थः। तथापि जागरिते ज्ञानज्ञेयविभागोऽस्तीत्याशङ्कच्चाह— निषयज्ञानायोगात्कूटस्थमेव ज्ञानं सिद्धमित्यर्थः। तथापि जागरिते ज्ञानज्ञेयविभागोऽस्तीत्याशङ्कच्चाह— जाग्रिदिति। जागरिते यज्जनिमद् ज्ञानं ज्ञेयं च तद्भयमविद्याकार्यत्वानिमथ्यैवेत्यर्थः।। ८।।

द्रष्टव्यादिश्रुतेरात्मनोऽपि ज्ञेयत्वेन रजतादिवदसत्त्वमित्याशङ्क्रचाह—हृष्यद्वादिति । अतो द्रष्टव्यादिश्रुतेरात्मनो ज्ञानकर्मत्वे नास्ति तात्पर्यमिति शेषः । तथापि 'यत्र नान्यत्पश्यती'त्यादिना । प्रमूप्ति भूम्नोऽन्यदर्शनादिनिषेधेनात्मनो दर्शनाद्यभ्यनुज्ञानात्त्वसत्त्वं दृश्यत्वादाशङ्कित्तव्यमित्याशङ्कृचाह— एवमिति । 'यत्र नान्यत्पश्यतीत्यादि' वाक्यस्य चक्षुरादिद्वारा भ्रमप्राप्तान्यदर्शनादिनिवृत्तिपरत्वाद्भूमनो २० दर्शनादिकर्मत्वापादकत्वायोगादिवषयो नित्यो भूमा प्रत्यगात्मा सर्वान्तरः सिद्धचतीत्यर्थः ॥ ९ ॥ ।। व्याकृतमदःसूक्ष्मताप्रकरणं नवमम् ॥

### ॥ दृशिस्वरूपपरमार्धदर्शनप्रकरणस्॥

प्रकृतस्याविषयस्य प्रत्यगात्मनो ज्ञानमविषयत्वेनैव भवतीति स्वानुभवानुरोधेन प्रकटयन्प्रकर-णान्तरं प्रस्तौति—दृशीति । तच्चेदमुक्तमात्मस्वरूपमोङ्कारद्वारा मुमुक्षुप्रतिपत्तिगोचरतामाचरतीति सूचयति—ओमिति ॥ १ ॥

द्वरोर्द्वरयसम्बन्धादशुद्धत्वं विक्रियावत्त्वं चेत्यतो नाकाशवदलेपकत्वादिसिद्धिरित्याशङ्क्रचात्म विक्रियावत्त्वं चेत्यतो नाकाशवदलेपकत्वादिसिद्धिरित्याशङ्क्रचात्म विक्रियाव स्वरूपत्वाद्दशेः दृश्यिनरपेक्षत्वान्मैविमत्याह—दृशीति । आत्मनो विकारहेर्तुविषयो नास्तीत्यत्र विक्रियाह—पूर इति ॥ २ ॥

आत्मनो जन्माभावेऽिप जरादिविकारान्तरं भविष्यतीत्याशङ्क्याह—अज इति । आचार्यो- विष्णिकि पदिष्टमात्मस्वरूपं ज्ञात्वा स्वकीयं ज्ञानं ज्ञापियतुं भवत्येवमेवेति शिष्योऽनुजानाति—ओमिति ॥ ३॥

### उपदेशसाहस्री

सुपप्तजाग्रत्स्वपतरच दर्शनं न मेऽस्ति किश्चित् मतेर्हि मोहनम् । स्वतञ्च तेषां परतोऽप्यसत्त्वतस्तुरीय एवास्मि सद्दाद्दगद्वयः ॥ ४ ॥ शरीरबुद्धीन्द्रियदुःखसंतितर्ने मे न चाहं मम निर्विकारतः। असत्त्वहेतोइच तथैव संततेरसत्त्वमस्याः स्वपतो हि दृश्यवत् ॥ ५ ॥ इदं तु सत्यं मम नास्ति विक्रिया विकारहेतुने हि मेऽद्वयत्वतः। न पुण्यपापे न च मोक्षबन्धने न चास्ति वर्णाश्रमताऽशरीरतः॥६॥ अनादितो निर्गणतो न कर्म मे फलं च तस्मात्परमोऽहमद्वयः । । यथा नभः सर्वगतं न लिप्यते तथा ह्यहं देहगतोऽपि सक्ष्मतः ॥ ७॥ सदा च भूतेषु समोऽहमीश्वरः क्षराक्षराभ्यां परमो इथोत्तमः । परात्मतत्त्वं च तथाऽद्वयोऽपि सन् विपर्ययेणाभिमतस्त्वविद्यया ॥ 🗷 ॥ अविद्यंया भावनया च कर्मभिविविक्त आत्माऽन्यविधः सुनिर्मेलः। हगादिशक्तिप्रचितोऽहमद्वयः स्थितः स्वरूपे गगनं यथाऽचलम् ॥ ९ ॥

नन् हशेः स्थानत्रयेऽन्यथा प्रथमानस्य कथमविक्रियात्मत्वं तत्राह—सुषुप्तेति । मोहनमवि-वेकादारोपितमिदं दर्शनमित्यत्र हेतुमाह—स्वतक्चेति । जागरितादिस्थानानां स्वेन रूपेण निरूप्य-माणानां रज्जुसर्पादिवदसत्त्वात्परतोऽपि चिद्रूपेण विचार्यमाणानां रज्जुसर्पादिवत् सत्त्वाभावात्प्रतीते-रारोपमात्रत्वसिद्धेरित्यर्थः ! आत्मा तर्हि किलक्षणस्तत्राह—तुरोय इति । यस्तववस्थात्रयसाक्षी । जागरित वज्जनिमद जान होवं अद्वय एवास्मीत्यर्थः ॥ ४ ॥

यदद्वयशब्देन निर्विशेषत्वमुच्यते तदयुक्तमात्मनः शरीरादिसम्बन्यस्य प्रत्यक्षत्वादित्याङ्कचाह— शरीरेति । तथैव स्वरूपत्वं धर्मत्वं वा नात्मन इत्यर्थः । संततेरसत्वं साधयति असत्वमस्या इति । स्वपतः स्वप्नावस्थायां दृश्यमानशरीरवज्जाग्रच्छरीरादेस्तत्सन्ततेश्च मिथ्यात्विमत्यर्थः ॥ ५ ॥

शरीरादिसन्ततेर्दृश्यत्वेन मिथ्यात्वं चेदात्मा निर्विशेषः शुद्धश्चेत्ययमर्थोऽपि दृश्यत्वादेव मिथ्या स्यादित्याशङ्क्याह—इदमिति। कर्मं वा तत्फलं वा तद्धेतुर्वा विक्रियाहेतुस्तवास्ति तत्कुतोऽद्वयत्विमत्या-शङ्क्र्याह—नेत्यादिना । आत्मनो यदुक्तं पुण्यापुण्यवैधुर्यं तदुपपादयति—अनादोति । परमत्वं संसा-रिभ्योऽविद्याकल्पितभ्यो विलक्षणत्वम् । ननु तव मायाप्रत्युपस्थापितेषु देहेष्वन्तरनुप्रविष्टस्य तद्दोषै-दूंषितत्वसम्भवात्कुतः संसारिभ्यो वैलक्षण्यं तत्राह—यथेति ॥ ७॥

ननु देहानां वैषम्यदर्शनादात्मनोऽपि देहेषु प्रविष्टत्वाद्वैषम्यं स्यादित्याशङ्क्रच व्यवहारतो देहानु-प्रवेशेऽपि परमार्थंतस्तदभावान्मैवमित्याह—सदेति । हिशब्दो हेत्वर्थः । अथशब्दस्तस्मादर्थः । एवं-विधरचेदात्मा कथं तर्हि विपरीतरूपप्रतिभानमित्याशङ्कचाह—तथेति । विपर्ययेण मिथ्याज्ञानेन तत्कारणाविद्ययाऽविच्छन्नस्ततो नावभासत इत्यर्थः ॥ ८॥

अविद्यामूलेन मिथ्याज्ञानेनावृतश्चेदात्मा तर्हि तस्याविद्यादिसम्बन्धः स्यादित्याशङ्क्र्याह— अविद्ययेति । अव्यवधिव्यंवधायकेनाच्छादकेन शून्यः । आत्मनो यथोक्तलक्षणत्वे कथं द्रष्टा श्रोतित्यादि-

28

8

6

१. स्वमिबेह मोहनम् ।—पा० विकास स्वास्त्राचा विकास देश

#### **हशिस्वरूपपरमार्थदर्शनप्रकरणम्**

अहं परं ब्रह्म विनिश्चयात्मदृ न जायते भय इति श्रुतेवेचः। न चैव बीजेऽप्यसित प्रजायते फलं न जन्मास्ति ततो ह्यमोहता ॥१०॥ ममेदमित्थं च तथेदमीद्यां तथाहमेवं न परो न वान्यथा। विमृदतेवं न जनस्य कल्पना सदा समे ब्रह्मणि चाद्वये शिवे ॥११॥ यदद्वयं ज्ञानमतीव निमेलं महात्मनां तत्र न शोकमोहता। तयोरभावे न हि जन्म कर्म वा भवेदयं वेदविदां विनिश्थयः ॥१२॥ सुष्प्रवज्जाग्रति यो न पश्यति द्वयं तु पश्यन्नपि चाद्वयत्वतः। तथा च कुर्वन्निप निष्क्रियरच यः स आत्मिवन्नान्य इतीह निश्रयः ॥१३॥ इतीदमक्तं परमार्थदर्शनं मया हि वेदान्तविनिश्चितं परम्। विग्रुच्यतेऽस्मिन् यदि निश्चिती भवेन्न लिप्यते च्योम इवेह कर्मभिः ॥१४॥

विशेषव्यवहारस्तस्मिन्नित्याशङ्क्याविद्यामूलान्तःकरणपरिणामहगादिशक्तिसम्बन्धादित्याह—दुगादीति। दशाँनश्रवणादिशक्तिभिश्चक्षुरादिद्वारजन्याभिर्बुद्धिवृत्तिभिः प्रचितः उपचित इवाहं अतस्तत्सम्बद्ध इवेत्यर्थः ॥ ९ ॥ delicited and allege of the constitution of the

यथोक्तप्रत्यगात्मतत्त्वपरिज्ञाने पुनरावृत्तिरहितं कैवल्यं फलमित्याह—अहमिति। श्रुतेर्वचो "ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती"त्यादि । श्रुतिसिद्धेऽर्थे युक्तिमिप समुच्चिनोति—न चैवेति । सामान्यन्यायं प्रकृते योजयत्ति—न जन्मेति । ततो ब्रह्मात्मज्ञानादमोहता मलभृतमोहाभावो यतस्ततो जन्मादिलक्षणो विचित्रः संसारो मोहमुलो न सिद्धचतीत्यर्थः ॥ १० ॥

ब्रह्मात्मज्ञानान्मोहनिवृत्तिद्वारा निवर्त्यं विचित्रं संसारमेव मोहकार्यं विवृणोति—ममेति। विचित्रस्य संसारस्याज्ञानकार्यत्वमुक्त्वा ज्ञानादज्ञाननिवृत्त्या तन्निवृत्ति स्फुटयति - यदिति । तयोः शोकमोहयोरित्यर्थः ॥ १२ ॥

"भिद्यते हृदयग्रन्थिरि"त्यादिशास्त्रवशा दात्मविदो मुक्तिरुक्ता । संप्रत्यात्मविदः स्वरूप-माह—सुबुप्तविति । विक्षेपदशायामप्रच्युतात्मयाथात्म्यदर्शनस्तत्त्वविदामुत्तमो नान्यो ज्ञातृत्वकर्त्-त्वाभिमानीत्यर्थः ॥ १३ ॥

इह वेदान्तशास्त्रविषये शास्त्रन्यायानुसारेण स्वानुभवं प्रदर्शेदानीमस्मिन्दर्शने परिनिष्ठितस्य कृतकृत्यता भवतीत्याह—इतीदिमिति ॥ १४॥

व्यवसायाचित्राक्षां र सामा क्ष्या समा व्यवसार राहिस्यभिष्टभेनस्याह-क्योनीक्ष

॥ विवृतं दृशिस्वरूपप्रकरणं दशमम् ॥

THE PROPERTY OF

१. म्—त्यादिवशात् पा०

### ॥ ईिचतृत्वप्रकरणम् ॥ ११॥

ईक्षितृत्वं स्वतःसिद्धं जन्तूनां च ततोऽन्यता। निवर्द्यते ॥ १ ॥ अज्ञानादित्यतोऽन्यत्वं सदसीति न किंचिदन्यत्सहायकम्। एतावद्भचमृतत्वं ज्ञानस्येति ब्रुवच्छास्त्रं सलिङ्ग<sup>ं</sup> कर्म वाधते ॥ २ ॥ सर्वेषां वृत्तमविशेषेण पश्यतः। मनसो तस्य मे निर्विकारस्य विशेषः स्यात्कथंचन ॥ ३ ॥ मनोवृत्तं मनश्चैव स्वप्नवज्जाग्रतीक्षितुः। संप्रसादे द्वयासत्त्वाच्चिन्मात्रः सर्वगोऽव्ययः ॥ ४ ॥ स्वप्नः सत्यो यथाऽऽबोधादेहात्मत्वं तथैव च। प्रत्यक्षादेः प्रमाणत्वं जाग्रतस्यादाऽऽत्मवेदनात् ॥ ५ ॥ व्योमवत्सर्वभूतस्थो भूतदोषैर्विवर्जितः। साक्षी चेताऽगुणः शुद्धो ब्रह्मै वास्मि स केवलः ॥ ६ ॥

6

२४

26

### ॥ ईक्षितृस्वप्रकरणस्॥

ननु ब्रह्मात्मैक्यज्ञानान्मुक्तिरित्ययुक्तम् । ब्रह्मात्मनोविरुद्धस्वभावत्वेनैक्यायोगात्तोन कर्मणा मोक्षस्तत्समुच्चिताद्वा ज्ञानादित्याशङ्क्य ज्ञानादेव मुक्तिरिति प्रतिपादियतुं प्रकरणान्तरं प्रस्तौति— **ईक्षितृत्विमित** । सर्वेषामेव प्राणिनां चिद्रूपत्वं स्वाभाविकम् । ततिश्चद्रूपादन्यत्वं कर्त्तृ<sup>र</sup>त्वादिलक्षण-मज्ञानकृतिमित्यतस्तत्त्वमिसवाक्यार्थज्ञानादज्ञानिवृत्त्या कर्तृत्वादिनिवृत्तेमुंक्तिर्युक्तेत्यर्थः ॥ १ ॥

ज्ञानान्मोक्षो भवन्निप कर्मसापेक्षात्ततो भवतीत्याशङ्क्याह—एतावदिति। लिङ्गशब्देन हेतुरुच्यते। ज्ञानिनः सहेतुकर्मानुपपत्तेनं तदपेक्षात् ज्ञानान्मुक्तिरित्यर्थः ॥ २॥

ज्ञानिनो न सम्भवति कर्मेत्यत्र सर्वमनोवृत्तिसाक्षिणो जात्याद्यभिमानाभावं हेतुं करोति— सर्वेषामिति । विशेषो जात्याद्यभिमानः । कथंचनेत्याक्षेपो विवक्षितः ॥ ३ ॥

कथं मनोवृत्तं पश्यतीत्युक्ते दृष्टान्तपूर्वंकं स्पष्टयित — मन इति । यथा स्वप्नावस्थायां मनः सवृत्तिकं पश्यित तथा जागरितेऽपि पश्यतो नैव विशेषः सम्भवतीति पूर्वंश्लोकेन सम्बन्धः । ननु विकाराभावेऽपि नात्मनोऽद्वितीयत्वं मनसस्तदर्थंस्य च सत्त्वादित्याशङ्क्र्याह — सम्प्रसादेति ॥ ४॥

बाह्यान्तरद्वैतासत्त्वे लौकिकवैदिकव्यवहारविरहः स्यादिति चेन्नेत्याह—स्वप्न इति । यथा स्वप्नी जाग्रद्वोधोदयपर्यन्तं सत्यत्वेन व्यवह्रियते तथा जाग्रदवस्थायां देहादौ मिथ्यात्माभिमाने सित प्रत्यक्षादेः सर्वस्यात्मज्ञानात्प्रागवस्थायां प्रमाणत्वमतो नाविद्यावस्थायां व्यवहारविरहापत्तिरित्यर्थः ॥४॥

तर्हि विद्यावस्थायां व्यवहारासिद्धिरित्याशङ्क्य तदा व्यवहारराहित्यिमष्टमेवेत्याह—व्योमेति । साक्षी अज्ञानतत्कार्ययोः स्वाभासोदयद्वारेणावभासकिष्चद्रूपः शुद्धोऽज्ञानरिहतः। केवलोऽवस्थात्रय-रिहतः॥६॥

| इक्षितृत्वप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 28          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| नामरूपिक्रयाभ्योऽन्यो नित्यप्रक्तस्वरूपवान् ।<br>अहमात्मा परं ब्रह्म चिन्मात्रोऽहं सदाऽद्वयः ॥ ७ ॥<br>अहं ब्रह्मास्मि कर्ता च भोक्ता चास्मीति ये विदुः ।<br>ते नष्टा ज्ञानकर्मभ्यां नास्तिकाः स्युर्न संज्ञयः ॥ ८ ॥<br>धर्माधर्मफलैयोंग इष्टोऽदृष्टो यथाऽऽत्मनः ।                                                                                 | 8           |
| शास्त्राद्ब्रह्मत्वमप्यस्य मोक्षो ज्ञानात्त्रथेष्यताम् ॥ ९ ॥<br>या माहारजनाद्यास्ता वासनाः स्वप्नदर्शिभिः ।                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| अनुभूयन्त एवेह ततीऽन्यः केवलो हिशः ॥१०॥<br>कोशादिव विनिष्कृष्टः कार्यकारणवर्जितः ।                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤           |
| स्व स्थाऽसिर्देश्यते स्वप्ने तद्वद्वोद्धा स्वयंप्रभः ॥११॥<br>प्रमाणका आपेषात्प्रतिबुद्धस्य ज्ञस्य स्वाभाविकं पदम्।                                                                                                                                                                                                                                | प्रतिबुद्धर |
| उक्तं नेत्यादिवाक्येन कल्पित यापनेतृणा ॥१२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 45          |
| आत्मनो यदुक्तं केवलत्वं तदेव व्यनक्ति— नामेति ॥ ७ ॥<br>आत्मनो यद्यपि ब्रह्मत्वं तथापि नाद्वयत्वमहंब्रह्मास्मोतिवदहं कर्ता भोक्ता वाऽस्मीति समुच्चय-<br>वादिनां प्रतिपत्तोर्दुर्वारत्वादित्याशङ्क्याह—अहं ब्रह्मेति । विरुद्धार्थप्रतिपत्त्या कर्मकाण्डाज्ज्ञानकाण्डाच्च<br>वहिर्मुखत्वेन सर्वपुरुषार्थायोग्यत्वं फलितमाह—नास्तिकाः स्युरिति ॥ ८ ॥ |             |
| ननु ब्रह्मैवास्मीति प्रतिपत्तुं न शक्यते । तादात्म्यश्रुतीनामन्यपरत्वोपपत्तेरित्याशङ्क्र्घाह—<br>धर्मेति । यथाऽऽत्मनो मानान्तराददृष्टोऽपि धर्मफलैरधर्मफलैश्च सुखदुखादिभिः सम्बन्धः शास्त्र-<br>प्रामाण्यादिष्यते । तथा तस्य तत्त्वमस्यादिवाक्याद्ब्रह्मत्वं तज्ज्ञानादज्ञाननिवृत्त्या तदात्मनैवावस्थानं                                           | 1071 Zo     |
| कैवल्यं चाऽऽस्थेयं शास्त्रप्रामाण्याविशेषादित्यर्थः ॥ ९ ॥<br>नन्वात्मनो धर्माधर्मफल्योगो मानान्तराविरोधादुपपद्यते न तथा ब्रह्मत्वं प्रत्यक्षदृष्टकर्तृत्वादि-<br>विरोधादित्याशङ्क्य दृष्टान्तेनात्मनि कर्तृत्वादेरध्यस्तत्त्वं साधयति—या इति । या हि स्वप्नावस्थायां                                                                              | s busie     |
| श्रुतिसिद्धवासना लिङ्गाश्रयाः स्वप्नदर्शिभिरुपलभ्यन्ते । ताभ्यो लिङ्गसिहत्ताभ्यो दृश्याभ्यो द्रष्टाऽऽत्मा<br>हिशस्वभावो विलक्षणः उपलक्ष्यते । तथैव जागरिते कर्तृत्वादीनामिप दृश्यत्वान्न द्रष्टरि सम्भवोऽ-                                                                                                                                        | 28          |
| स्तात्यथः ॥ १०॥<br>आत्मनः स्वप्नावस्थायां दृश्यविलक्षणत्वेन प्रतीतिमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयति—कोशादिति ।<br>अस्मिर्गथा कोशान्त्रिष्कष्टस्तथा आत्मा कार्यात्कारणाच्च विलक्षणो दृश्यते । यथा चासिरुक्तलक्षणो                                                                                                                                         | गानपूछ      |
| <mark>दृश्यते तथाऽत्मापि स्वप्नसंस्कार</mark> ाश्रयसूक्ष्मदेहविलक्षणो दृश्यते । न च तस्य दृश्यत्वान्मिथ्यात्वम् ।<br>तस्य स्वयंप्रभत्वेन स्वमहिम्ना प्रतीतेरिष्टत्वादित्यर्थः ॥ ११ ॥                                                                                                                                                              | २८          |
| ननु कुतोऽस्य स्वयंप्रकाशत्वं ब्रह्मविरुक्षणत्वादित्याशङ्क्रच श्रुतिविरोधान्मैवमित्याह—आपे-<br>षादिति ॥ १२ ॥                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| १ विक्षः मार् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 35          |

### **उपदेशसाहस्री**

महाराजादयो लोका मयि यद्धतःकिल्पताः।
स्वप्ने, तद्धद्द्धयं विद्याद्गूपं वासनया सह।।१३॥
देहिलिङ्गात्मना कार्या वासनारूपिणा क्रियाः।
नेति नेत्यात्मरूपत्वान्न मे कार्या क्रिया क्वचित्।।१४॥
न ततोऽमृतताऽऽशास्ति कर्मणोऽज्ञानहेतुतः।
मोक्षस्य ज्ञानहेतुत्वान्न तद्द्यद्पेक्षते॥१४॥
अमृतं चाभयं नातं नेतीत्यात्मा प्रियो मम।
विपरीतमतोऽन्यद्यत् त्यजेत्तत्सिक्रयं ततः॥१६॥

.

आपेषात्पाणिपेषात् ''तं पाणिनाऽऽपेषं बोधयाञ्चकारे'' त्यारभ्य ''स होत्तस्थौ'' इति श्रुतेः । प्रित्तबुद्धस्य ज्ञस्य प्राणादिविलक्षणस्येति कल्पितस्यापनेतृणे त्यत्र संसारस्यात्मित समारोपितत्त्वमुक्तम् । तदेव दृष्टान्तेन साधयति—महाराजेति । ''तदुतेव महाराजो भवत्युतेव महाब्राह्मण'' इत्यादि स्वप्नदशायां निर्दिष्टलोका भोग्यविशेषा अपि स्वप्नदृशि यथा कल्पितास्तदृदूपदृयं मूर्तामूर्तलक्षणं वासनया सह मिय कल्पितं विद्यादित्यर्थः ॥ १३॥

83

स्वप्नप्रपञ्चवज्जाग्रतप्रपञ्चस्यापि प्रत्यगात्मिन कल्पितत्वे सिद्धे प्रत्यगात्माभिज्ञस्य कर्मासंभवः सिद्धचतीत्ताह—देहेति ॥ १४ ॥

अज्ञानमूलत्वे कर्मणः सिद्धे न तस्मादमृतत्वमपेक्षितव्यमित्याह—नेति । भवतु ज्ञानममृतत्त्व-साधनं तथापि तदेव सहायत्वेन कर्मापेक्षतामित्याशङ्क्ष्य तस्याज्ञाननिवृत्तौ निरपेक्षत्वान्मैवमित्याह— मोक्षस्येति ॥ १५ ॥

१६

कर्मसाध्यं चेदमृतत्त्वं तदाऽऽतं सभयं च स्यान्न तथेष्टिमित्याह—अमृतिमिति । यद्यपि ब्रह्माभयं अनातं अकर्मसाध्यं च तथापि प्रियस्य भोक्तुरमृतत्त्वं कर्मसाध्यमित्याशङ्क्र्व्याह—नेतीति । यो मम प्रियो भोक्तृत्वेनाभिमतः स नेतीत्यात्मा निविशेषब्रह्मस्वरूपो न ततोऽन्यस्तस्मान्न मोक्षः कर्मसाध्यः स्यादित्यर्थः । अज्ञानादात्मिनि संसारस्याध्यस्तत्त्वे सिद्धे फिलतमाह—विपरीतिमिति । अतोऽस्माद्-ब्रह्मात्मनोऽन्यद्विरुद्धं रूपं यित्क्रयासिहतं तत्ततो ब्रह्मात्मज्ञानादज्ञानिवृत्त्या परित्यजेत् । तस्माद्ब्रह्मात्मा-ज्ञानमूलस्य संसारस्य ब्रह्मात्मज्ञानादेव केवलान्निवृत्तिरुपपन्नेत्यर्थः ॥ १६ ॥

॥ व्याकृतमीक्षितृत्वप्रकरणमेकादशम् ॥

XY

१. व० २. १।

२. अथात बादेशो नेति नेति न ह्ये तस्मादिति नेति-इति वाक्यं कल्पितप्रपश्चिनिषेधकम् ।

३. वृ० २. १।

देवाविमानिनी दृश्यं वादेहस्य स्वयावतः।

### ॥ प्रकाशप्रकरणम् ॥ १२ ॥

यथा देहं सालोकमभिमन्यते। द्रष्ट्राभासं तथा चित्तं द्रष्टाऽहमिति यदेव दृश्यते लोके तेनाभिन्नत्वमात्मनः। प्रपद्यते ततो मूढस्तेनात्मानं न विन्दति॥२॥ नवात्मत्वप्रतिपत्तिवदात्मनः। दशमस्य दृश्येषु तद्वदेवायं मुढो लोको न चान्यथा ॥ ३ ॥ त्वं तदेवेति प्रत्ययावेककालिकौ। कथं स्यातां विरुद्धौ न्यायतो वद् ॥ ४ ॥

×

6

#### ॥ प्रकाशप्रकर्णम् ॥

यद्ययं भोक्ताऽऽत्मा निर्विशेषरूपोऽङ्गीक्रियते तर्हि किमित्यात्मानं तथैव न विजानातीत्याशङ्क्य साभासान्तःकरणात्रिवेकान्न याथात्म्येनात्मानमात्मा प्रत्येतीति सदृष्टान्तं दर्शयति—प्रकाशस्थिमिति । यथा प्रभूते प्रकाशे व्यवस्थितं स्थूलं शरीरं ततो विलक्षणमपि तेनालोकेन ब्याप्तमालोकाविशिष्टं लोको मन्यते तथाऽयं द्रष्टाऽऽत्मा स्वाभासविशिष्टं चित्तमहमिति मन्यमानो न याथात्म्येनात्मानमवगच्छती-

आत्मनः साभासान्तःकरणा विवेकमुक्त्वा तद्द्वारा देहपर्यन्तमिववेकं दर्शयन्नात्माप्रतिपत्तिमेव १५० १६ यद्धि साभासचिताविविक्तमिन्द्रियादिदेहपर्यन्तं व्यवहारभूमावुपलभ्यते प्रदर्शयति—यदेवेति । तेनेन्द्रियादिना द्रष्टुरभिन्नत्वं सर्वत्र चितादौ देहान्ते चिदाभासप्रतीतेरयमात्मा प्रत्येति । तस्माद्देहा-देरात्मनश्चान्योन्यमध्यासकर्ता मूढः सन् मौढ्येनैव हेतुना नात्मानं ब्रह्मत्वेन निश्चिनोतीत्यर्थः ॥२॥

उक्तमर्थं दृष्टान्तेन साध्यति—दृशमस्येति । यथा लोके वस्तृतो दशमस्यात्मनो वालकस्य २० स्वव्यतिरिक्तेषु नवसु बालकेषु व्यापृतिचित्तत्वात्तेष्वेव सत्त्वप्रतिपत्तिर्दशमस्तु नास्त्येवेति भ्रान्ति-रुपलभ्यते तथैँवायं लोको हश्येषु बुद्धचादिषु स्विवलक्षणेष्वेव तादातम्यप्रतिपत्त्या मूढः शास्त्राचार्यो-पदेशरहित आत्मानं यथावन्नाधिगच्छति । तदाह—न चान्यथेति । बुद्धचादिष्वात्मवैपरीत्येन ब्रह्मा-स्मीति यथावदात्मानं न प्रत्येतीत्यर्थः ॥ ३॥

ननु प्रसङ्ख्यानादहमस्मि ब्रह्मोति यथावदात्माऽपरोक्षप्रतिपत्तोमीक्षः स्यादिति चेन्नेत्याह— विजेषी पराम्यमियार -- वर्गाव । जास्मनि राज स्कुन्यार । इतिम र त्वमिति ।। ४॥

१. करणादि- ख

53

२. ननु प्रत्यक्षश्रुत्योरिवरोधाय प्रत्यगात्मन एव कत्तृ त्वं ब्रह्म ब्पावं चास्तु अत आह-विमिति —पदयोजनिका

### उपदेशसाहस्री

देहाभिमानिनो दुःखं नादेहस्य स्वभावतः। तत्त्वमित्युच्यते हशेः ॥ ४ ॥ स्वापवत्ततप्रहाणाय मुखच्छायेव दर्शने। द्योश्खाया यदारूढा पश्यंस्तं प्रत्ययं योगी दृष्ट आत्मेति मन्यते ॥ ६ ॥ तं च मृढं च यद्यन्यं प्रत्ययं वेत्ति नो दशेः। स एव योगिनां प्रेष्ठो नेतरः स्यान्न संशयः॥ ७॥ विज्ञातेर्यस्तु विज्ञाता स त्वमित्युच्यते स स्यादनुभवस्तस्य ततोऽन्योऽनुभवो मृषा ॥ = ॥ दृशिरूपे सदा नित्ये दर्शनादर्शने मयि। कथं स्यातां ततो नान्य इष्यतेऽनुभवस्ततः ॥ ६ ॥

दुःखित्वादिज्ञानेन प्रत्यक्षेण शाब्दस्य ज्ञानस्य बाध्यत्वात्तदीयस्थैर्यार्थं प्रसङ्ख्यानं स्यादिति चेन्नेत्याह—देहेति । यद्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां मिथ्याज्ञानवतो दुःखं कथं तर्हि तन्निवृत्तिरित्याशङ्क्य वाक्योत्थज्ञानादित्याह तत्प्रहाणायेति ॥ ५ ॥ हास्त्रमोको आह उपक्रोहिटारिकारिको निरास्टराकारि एका

83

अहमित्यात्मप्रत्ययेऽपि दुःखित्वप्रतिपत्तोर्ने दुःखित्वमिववेककृतिमित्याशङ्कृचाहमिति प्रत्ययस्य विकास कल्पितात्मविषयत्वान्मैविमत्याह —दृशेरिति । यथा मुखस्य छाया आदर्शशब्दिते दर्पणादौ हृदयते हिन्ह ।।।। तथैव दृशेरात्मनः छाया प्रतिबिम्बरूपा यस्मिन्नन्तःकरणे समारूढा प्रतीयते तदन्तःकरणमहंप्रत्यय- १० १६ शब्दितं साभासं पश्यन्नात्मा दृष्टो मयेत्माभासज्ञानवान् मन्यते । ततश्चाहमिति दर्शनस्य कल्पितात्मे 🖇 🕕 🥬 विषयत्वाद्यक्तं द्रःखित्वस्याविवेकनिबन्धनत्वमित्यर्थः ॥ ६ ॥ ह्या १००६ हर्षः हिन् । १००० हर्षः हिन् । १००० हर्ष

यदि साभासाहङ्कारं पश्यन्परमार्थदर्शी न भवति कस्तर्हि परमार्थदर्शीत्याशङ्क्र्याह — जिल्ला क्रिक्ति । तमुपाधिभूतं प्रत्ययं परिणामिनं मूढं च मोहात्मकविवेकमन्यं च विवेकरूपं सुखदुःखादि च प्रति 'साक्षित्वन वेति न तु हशेरात्मनः सम्बन्धित्वेनेदं सर्वं प्रतिपद्यते । स एव परमार्थंदर्शी नेतरः 

सर्वंस्यात्मत्वेन प्रतीयमानो देहादिवदहङ्कारो यद्यनात्मत्वेन त्यज्यते तदाऽन्यस्य त्वमर्थस्याप्रतीते स्तत्त्वमसिवाक्यस्य निरालम्बनत्वं स्यादित्याशङ्क्र्ञ्याह—विज्ञात इति । अतो यथोक्तं त्वमर्थमवलम्ब्य तत्त्वमसिवाक्यप्रवृत्तोर्न निरालम्बनत्वाशङ्केति शेषः । यतो विज्ञप्तिरूपः साक्षी त्वं तदसोति बोध्यते 💆 🔭 🤻 ततश्चात्मैवानु भवस्तस्य स्यात्। स्वरूपव्यतिरिक्तोऽनुभवस्तु साधनाधीनत्वान्मिथ्यैवेत्याह्—स स्यादिति।।।।।

घटादावितिरिक्तस्यानुभवस्य व्यक्तत्वादात्मनोऽपि तथा स्यादित्याशङ्क्रच जडत्वाजडत्वाभ्यां विशेषोपपत्तेमैंविमित्याह—दृशीति । आत्मिन सदा स्फुरदात्मके दर्शनादर्शनयोरयोगात्ततोऽतिरिक्तोऽ-नुभवो नास्तीत्यर्थः ॥ ९ ॥ (. यदि - मा - विकास का एउम का कार कार का का कार का प्राप्त का माना का का का

| प्रकाशप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                           | 11    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| यत्स्थस्तापो रवेर्देहे दृशेः स विषयो यथा।                                                                                                                                                                                                                                |       |
| सत्त्वस्थस्तद्वदेवेह दशेः स विषयस्तथा ॥१०॥                                                                                                                                                                                                                               |       |
| प्रतिषिद्धेदमंशो इः खिम्वैकरसोऽद्वयः।                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| नित्यमुक्तः सदा शुद्धः सोऽहं ब्रह्मास्मि केवलः ॥११॥                                                                                                                                                                                                                      | 8     |
| विज्ञातुर्नेव विज्ञाता परोऽन्यः संभवत्यतः।                                                                                                                                                                                                                               |       |
| विज्ञाताऽहं परो मुक्तः सर्वभूतेषु सर्वदा ॥१२॥                                                                                                                                                                                                                            |       |
| यो वेदालुप्तदृष्टित्वमात्मनोऽकतृतां यथा।                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| ब्रह्मवित्त्वं तथा मुक्त्वा स आत्मज्ञो न चेतरः ॥१३॥                                                                                                                                                                                                                      | 6     |
| ज्ञातैवाहमविज्ञेयः शुद्धो मुक्तः सदेत्यपि।                                                                                                                                                                                                                               |       |
| विवेकी प्रत्ययो बुद्धेर्द्दश्यत्वान्नाश्चवान्यतः ॥१४॥                                                                                                                                                                                                                    |       |
| अलुप्ता त्वात्मनी दृष्टिनीत्पाद्या कारकैर्यतः।                                                                                                                                                                                                                           |       |
| दश्यया चान्यया दृष्टचा जन्यतास्याः प्रकल्पिता । १५॥                                                                                                                                                                                                                      | १२    |
| सुखदुःखादियुक्तत्वेनात्मनो भानान्न नित्यदृशिमात्रत्विमत्याश ङ्क्याह—यत्स्थ इति । यथा देहे<br>रवेस्तापो भवन्प्रदेशविशेषाश्रितो दृश्यते । स च साश्रयो दृगात्मनो विषयोऽभ्युपगम्यते । तथैवेहापि                                                                              |       |
| व्यवहारभूमावन्तः करणनिष्ठः सुखदुःखादिस्तापः स्वीक्रियते । स च तद्वदेव स्वाश्रयेणान्तःकरणेन सह हिंगात्मनो हश्यतयाऽवितष्ठते तस्माद्दुःखादेस्तापस्य साश्रयस्यात्मदृश्यत्वादात्मिन्ष्ठत्वज्ञ ङ्का नास्तीत्यर्थः ॥ १० ॥                                                       | १६    |
| आत्म <mark>नः सु</mark> खदुःखादियुक्तान्तः करणादिसम्बन्धाभावे फल्तिमाह—प्र <b>तिषिद्ध इति</b> ॥ ११ ॥                                                                                                                                                                     |       |
| ननु विज्ञातुः सर्वदेहेषु भेदस्फुरणान्नाद्वयत्वं ब्रह्मत्वं वेत्याशङ्क्र्य तद्भेदस्याप्रामाणिकत्वा-<br>न्मैवमित्याह—विज्ञातुरिति ॥ १२ ॥                                                                                                                                   | 20    |
| सर्वदेहेष्वद्वयमात्मानं श्रुत्युपदेशानुरोधेन प्रतिपद्यमानस्यापि ब्रह्मविदस्मीत्यभिमानादस्ति ।<br>सिवशेषत्विमत्याशङ्क्याह—य इति । यः सर्वाभिमानं परित्यज्य निर्विशेषमात्मानं प्रागुक्तरीत्या<br>साक्षात्करोति स ब्रह्मविदुच्यते । अभिमानलेशमिप भजमानो न तथेत्यर्थः ॥ १३ ॥ | भीक्ष |
| सर्वविशेषत्यागेऽपि ब्रह्मात्मज्ञानस्यात्मसम्बन्धिता दुर्वारेत्याशङ्क्याह—ज्ञातैवेति । उक्तस्य विवेकात्मकस्य प्रत्ययस्य साक्षिविषयत्वान्नाशित्वाच्च परिणामिबुद्धिधर्मत्वादात्मा निर्विशेषो ब्रह्मै-                                                                       | 28    |

वेत्यर्थः ॥ १४ ॥

स्वरूपत्वेनाभ्युगतापि दृष्टिरात्मनो नाशवतीत्याशङ्कः चाह—अलुप्तेति । जन्यत्वप्रतीतेरसिद्धो

हेतुरित्याशङ्क्ष्याह—दृश्ययेति । अन्तःकरणदृष्टेरात्मदृष्ट्याभासत्वात्तदिववेकादात्मदृष्टौ सर्वो व्यवहारः।

वस्तुतः स्वात्मदिश्नां न किन्चद् व्यवहारोऽस्तीत्यर्थः ।। १५ ।।

### उपदेशसाहस्री

देहात्मबुद्धचपेक्षत्वादात्मनः कर्तृता मृषा । नैव किंचित्करोमीति सत्या बुद्धिः प्रमाणजा ॥१६। कारकापेक्षमकतृ त्वं स्वभावतः। कर्ता भोक्तेति विज्ञानं सृषैवेति सुनिश्चितस् ॥१७॥ शास्त्रानुमानाभ्यां स्वरूपेऽवगते सति। नियोज्योऽहमिति होषा सत्या बुद्धिः कथं भवेत् ॥१८॥ यथा सर्वान्तरं व्योम व्योम्नोऽप्यभ्यन्तरो ह्यहम् । निर्विकारोऽचलः शुद्धोऽजरो मुक्तः सदाऽद्वयः ॥१९॥

### ॥ अचतुष्ट्वप्रकरणम् ॥ १३ ॥

अचक्षुष्ट्रान दृष्टिमें तथाऽश्रोत्रस्य का श्रृतिः। अवाक्त्वान्न तु वक्तिः स्यादमनस्त्वान्मतिः कुतः ॥ १ ॥ अप्राणस्य न कर्मास्ति बुद्धचभावे न वेदिता। विद्याविद्ये ततो न स्तश्चिनमात्रज्योतिषो

१२

6

किञ्च मिथ्याज्ञानमूलत्वात्कर्तृत्वादिप्रतिभासस्य मिथ्यात्वादकर्त्रभोक्त्रात्मज्ञानस्य प्रमाणजन्यत्वेन वलवत्त्वाद् ब्रह्मात्मविदो न किश्चद् व्यवहारोऽस्तीत्याह—देहात्मेति ॥ १६॥

इतरच कर्तत्वादि मिथ्याऽमिथ्या चाकर्त्त्वादीत्याह—कर्त्त्वमिति ॥ १७ ॥

पूर्वोक्तरीत्या वाक्यादापाततो ज्ञानेऽपि साक्षात्कारार्थं प्रसङ्ख्यानं कर्त्तव्यमिति चेत्तदयुक्तम् । प्राप्तिकारार्थः उक्तप्रकारेण श्रवणमननाभ्यां ब्रह्मात्मलक्षणे गुरुप्रसादादेव साक्षान्निश्चिते प्रसङ्ख्यानादिशेषे यथोक्तज्ञानोत्पत्तेरस्ति

नियोज्योऽहमिति न कथञ्चिदपि बुद्धि रुत्पद्येतेत्याह—एविमिति । प्रागवस्थायां नियोज्योऽहमिति बुद्धिरित्याशङ्क्यं सापि कल्पितैवेत्याह—सत्येति ॥ १८ ॥

<mark>ब्रह्मविदो नियोज्यत्वादिबुद्धिर्नं भवती</mark>त्यत्र निर्विकारत्वादिकं हेतूकुर्वन्प्रकर<mark>णार्थंमुपसंहरति</mark>-यथेति ॥ १९॥

📆 📆 💮 💮 ॥ व्याख्यातं प्रकाशस्थप्रकरणं द्वादशम् ॥

### ॥ अन्रक्षण्ट्वप्रकर्णस्॥

पूर्वस्मिन्प्रकरणे प्रसङ्गात्प्रत्यगात्मनः शुद्धत्वमचलत्वं चोक्तम् । तदेव स्पष्टीकर्तुं प्रकरणान्तरं प्रस्तौति अचक्षुष्ट्वादिति । चक्षुरादिरहितत्वात्तत्तिदिन्द्रयद्वारकबुद्धिवृत्तिरूपदृष्ट्यादिक्रियाविहीनत्वा-दात्मनो युक्तं निश्चलत्वेन शुद्धत्वमित्यर्थः ॥ १ ॥

कर्तृंत्वज्ञातृत्वयोरभावाच्चात्मनो निश्चलत्वेन शुद्धता सिद्धेत्याह—अप्रमाणस्येति । बुद्धि-सम्बन्धाभावेन ज्ञातृत्वाभावाच्चिन्मात्रस्यातमनो विद्याऽविद्याऽसम्बन्धादपि सिद्धा शुद्धतेत्याह — १००० । विद्येति ॥ २॥

|                                                     | अचक्षुष्ट्वप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २७                 |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| i                                                   | नित्यमुक्तस्य शुद्धस्य इद्धस्थस्याविचालिनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|                                                     | अमृतस्याक्षरस्यैत्रमञ्जरीरस्य सर्वदा ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|                                                     | जिघत्सा वा पिपासा वा शोकमोहौ जरामृती।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
|                                                     | न विद्यन्तेऽशरीरत्वाद्व्योमवद्व्यापिनो मम ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8                  |
|                                                     | अस्पर्शत्याच मे स्पृष्टिनीजिह्नत्याद्रसज्ञता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
|                                                     | नित्यविज्ञानरूपस्य ज्ञानाज्ञाने न मे सदाः॥ ४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
|                                                     | या तु स्यान्मानसी वृत्तिश्राक्षुष्का रूपरञ्जना ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
|                                                     | नित्यमेवात्मनी दृष्ट्या नित्यया दृश्यते हि सा ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤                  |
|                                                     | तथाऽन्येन्द्रिययुक्ता या वृत्तयो विषयाञ्जनाः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
|                                                     | स्मृती रागादिरूपा च केवलाऽन्तर्मेनस्यपि ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
|                                                     | मानस्यस्तद्वदन्यस्य दृश्यन्ते स्वप्नवृत्तयः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |
| 53                                                  | 8 12 cl C ( ( ( )   10 ( ) 1 di S 1 - 1 ( ) 1 di J | १२                 |
|                                                     | अनित्या साऽविशुद्धेति गृह्यतेऽत्राविवेकतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|                                                     | सुखी दुःखी तथा चाहं दृश्ययोपाधिभूतया ॥ ९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| five terms                                          | मृढया मूढ इत्येवं शुद्धया शुद्ध इत्यपि।<br>मन्यते सर्वलोकोऽयं येन संसारमृच्छति॥१०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0.5                |
|                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १६                 |
| आत्मनो विद्याऽ<br>पूर्वेण सम्बन्धः ॥ ३ ॥            | विद्याऽसम्बन्धेन शुद्धत्वमेव साधयति—नित्येति । विद्याविद्ये न स्यातामिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| आत्मनः षड्मिस                                       | म्बन्धाभावादपि सिद्धा शुद्धतेत्याह—जिघत्सेति । अशरीरत्वादित्युपलक्षणम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | No.                |
| प्राणत्वादम्बर्धना स्नेति त                         | ZBZH II ∨ II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०                 |
| अात्मनो विद्याऽविद्ययोरः<br>आत्मनो विद्याऽविद्ययोरः | षेधद्वारा तद्द्वारप्राप्तां दृष्ट्यादिविकियामात्मनि निषेधति—अस्पर्शत्वादिति । ज्या<br>भावे हेत्वन्तरमाह—नित्येति ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |
| आत्मनो दृष्ट्याद                                    | त्यो न सन्तीत्युक्तम् इदानामात्मदृष्ट्या दृष्ट्यादाना भास्यत्वमाभद्धाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | जिली               |
| ह्पाकारा ॥ ६ ॥                                      | तरेकं दर्शयति—या त्विति । चाक्षुष्का चक्षुद्वरिजनिता । <b>रूपरञ्जना</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २४                 |
| चक्षुद्वरिकवत्ताव स                                 | कन्यायं वृत्त्यन्तरेष्वितिदिशति <mark>—तथेति । केवला</mark> चक्षुरादिनिरपेक्षा मनस्यन्त- हिन्येवात्महष्टे ।। ७।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | विष्यां<br>स्वीकृत |
| किञ्च स्वप्नावस्थायां                               | i विद्यमाना वत्तयो मनोविपरिणामात्मिकास्ततो व्यतिरिक्तस्यैव द्रष्टर्दश्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 26                 |
| यथा स्वीक्रियन्ते तथा                               | जागरितेऽपि सर्वा हष्ट्यो व्यतिरिक्तस्य द्रष्टुर्हश्या दृश्यत्वाविशेषादित्याह्—<br>ष्टभास्य वे भास्यदृष्टीनां सिद्धे फलितमाह—द्रष्टुरिति ॥ ८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | क्षिक              |
| मानस्य इति । कूटस्थही                               | ष्टेभास्य वे भास्यदृष्टीनां सिद्धं फोलतमाह—द्व <b>र्द्धारति ॥ ८ ॥</b><br>ष्टिरिष्टा कथं तत्रान्यथा प्रथेत्याराङ्क्षय वृत्तिमदन्तःकरणाविवेकादित्याह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
| यनिन्गेनि ॥ ९ ॥                                     | 是一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 37                 |
| मिथ्याभिमानादेव                                     | व संसारप्राप्तिरित्युक्तमेव व्यनकि सूढयेति ।। १० ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | File               |

### उपदेशसाहस्री

अचक्षुष्कादिशास्त्रोक्तं सवाद्याभ्यन्तरं त्वजम् । नित्यमुक्तमिहात्मानं मुमुक्षुरचेत्सदा स्मरेत ॥११॥ अचक्षुष्कादिशास्त्राच्च नेन्द्रियाणि सदा मम । अप्राणी ह्यमनाः शुभ्र इति चाथर्वणं वचः । १२॥ शब्दादीनामभावश्र अप्रयते मम अप्राणी ह्यमना यस्माद्विकारी सदा ह्यहम् ॥१३॥ विक्षेपो नास्ति तस्मान्मे न समाधिस्ततो मम। विश्लेपो वा समाधिवी मनसः स्याद्विकारिणः ॥१४॥ अमनस्कस्य शुद्धस्य कथं तत्स्याद्द्वयं अमनस्त्वाविकारित्वे विदेहच्यापिनो मम ॥१४॥ इत्येतद्यावदज्ञानं[तं] तावत्कार्यं ममाभवत् । नित्यमुक्तस्य शुद्धस्य बुद्धस्य च सदा मम । १६॥ समाधिवीऽसमाधिवी कार्यं चान्यत्क्रतो भवेत्। मां हि ध्यात्वा च बुद्ध्वा च मन्यन्ते कृतकृत्यताम् ॥१७॥

6

85

१६

कथं तर्हि संसारनिवृत्तिरित्याशङ्कय मुमुक्षुं शिक्षयति—अचक्षुष्कादीति । इह जन्तूनां मध्ये किश्चनमुमुक्षुः स्याच्चेत् स तर्हि स्वमात्मानमुक्तरूपं सदा स्मरेदिति सम्बन्धः ।। ११ ।।

यदात्मनः चक्षुरादिराहित्यमुक्तं तत्रापि प्रमाणमाह—अचक्षुष्कादीति । आत्मनो यत्प्राणेन मनसा वा सम्बन्धराहित्यमुक्तं तत्रापि प्रमाणमाह—अप्राण इति ॥ १२ ॥

आत्मनो निर्विशेषत्वे श्रुत्यन्तरमुदाहरति—शब्दादीनामिति । प्राणादिसम्बन्धराहित्यादिका-रित्वाच्च मुमुक्षुत्वसिद्धिरित्याह—अप्राणो हीति ।। १३ ।।

अविकारित्वप्रयुक्तं फलं कथयति—विक्षेष इति । तर्हि विक्षेपसमाधी कुत्र स्यातामित्याशङ्क्याह्— विक्षेषो वेति ।। १४ ॥

आत्मिन पुनरिवकारिणि मनः सम्बन्धाभावान्न विक्षेपादिद्वयं युक्तमित्याह—अमनस्कस्येति । कथं पुनरमनस्कत्वमिवकारित्वं च सिद्धमित्याशङ्क्य देहसम्बन्धाभावादमनस्कत्वं व्यापित्वादिवकारि-त्विमित्याह—अमनस्त्वेति ।। १५ ॥

कथं तर्हि जिज्ञासावस्थायां तव समाध्यादि कर्तव्यमिति बुद्धिरासीत्तत्राह—इनीति । एत-च्छब्देनात्मनो नित्यमुक्तत्वादि गृह्यते । स्वतः समाधानादेर्नं कार्यतेत्यत्र हेतुं सूचयति—नित्येति ।। १६ ॥

यथोक्तात्मस्वरूपपरिज्ञानेऽपि समाधानादि कर्तव्यमित्याशङ्क्ष्य हेत्वभावान्मैविमत्याह— समाधिवेति । समाधिवीऽसमाधिर्वेत्यत्र हेतुमाह—मां हीति । प्रत्यगात्मनो ध्यानद्वारा साक्षात्कारे सित कृतकृत्यतायाः सिद्धत्वात्कर्तव्यशेषासिद्धिरित्यर्थः ॥ १७ ॥

20

२४

| अहं ब्रह्मास्मि सर्वोऽस्मि शुद्धो बुद्धोऽस्म्यतः सदा ।                                        |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| अजः सर्वत एवाहमजरश्राक्षयोऽमृतः ॥१८॥                                                          |    |
| मदन्यः सर्वभृतेषु बोद्धा कश्चिन्न विद्यते।                                                    |    |
| कर्माध्यक्षरच साक्षी च चेता नित्योऽगुणोऽद्वयः ॥१९॥                                            | 8  |
| न सच्चाहं न चासच्च नोभयं केवलः क्षिवः।                                                        |    |
| न मे सन्ध्या न रात्रिर्वा नाहर्वा सर्वदा दशेः ॥२०॥                                            |    |
| सर्वमूर्तिवियुक्तं यद्यथा खं सक्ष्ममद्वयम् ।                                                  |    |
| तेनाप्यस्मि विना भूतं ब्रह्मैवाहं तथाऽद्वयम् ॥२१॥                                             | 6  |
| ममात्माऽस्य त आत्मेति भेदी व्योम्नो यथा भवेत् ।                                               |    |
| एकस्य सुषिभेदेन तथा मम विकल्पितः॥२२॥                                                          |    |
| भेदोऽभेदस्तथा चैको नाना चेति विकल्पितः।                                                       |    |
| भेदोऽभेदस्तथा चैको नाना चेति विकल्पितः।<br>ज्ञयं ज्ञाता गतिर्गन्ता मध्येकस्मिन्कतो भवेत् ॥२३॥ | १२ |
|                                                                                               |    |

ननु परमात्मध्यानादिना कृतकृत्यतासिद्धाविप कथमात्मध्यानादिना तित्सिद्धिरित्याशङ्कव्य ब्रह्मात्मभेदाभावान्मैवमित्याह—अहमिति ॥१८॥

ननु प्रतिदेहं चेतनभेदे भासमाने कथं तव ब्रह्मत्विमिति चेत्तत्राह—मदन्य इति । तथापि कर्तृ-त्वादिना भासमानस्य कुतस्ते ब्रह्मत्विमत्याशङ्क्ष्याह—कर्मेति । चेता विशेषतो विज्ञाता ॥ १९ ॥

आत्मनः सर्वविशेषरिहतत्वेन क्रियाशेषत्वायोगाच्च युक्तं ब्रह्मत्विमत्याह—न सदिति । मूर्तं भूतत्रयं सदित्युक्तम् । अमूर्तं भूतद्वयमसिदत्युच्यते । उभयं मूर्तामूर्तात्मकभूतपञ्चकम् । तथापि सन्ध्यादि-कालविशेषसम्बन्धात्कथं सर्वविशेषशून्यतया परिशुद्धत्वेन ब्रह्मत्वमात्मनः स्यादित्याशङ्क्र्चाह— न म इति । तत्र हेत्ः सर्वदेति ।। २० ।।

सदा चिदेकतानस्यात्मनो युक्तं ब्रह्मत्विमित सहष्टान्तं दर्शयित—सर्वेति । यथा खल्वाकाशं सर्वस्मात्परिच्छिन्नाकाशाद्विलक्षणिमिति सूक्ष्ममालक्ष्यते तथेदं ब्रह्म परिपूर्णमत्यन्तसूक्ष्मं द्वैताभावोपलिक्षत-मिष्यते । तस्माद्ब्रह्मणोऽद्वितीयत्वादात्मनस्ततो भेदायोगादात्मैवास्मीत्यर्थः । तिह् ब्रह्माकाशयोर्द्षष्टान्त-दाष्टीन्तिकत्वेन भेदात् कृतो ब्रह्माद्वितीयत्विमत्याशङ्क्ष्म्याह—तेनेति । आकाशेनापि विनाभूतं वस्तुतो विरिहृतभेव ब्रह्मोष्यते व्यवहारतस्तस्य हष्टान्तत्वात् । वस्तुतो भेदाभावादद्वयमेव ब्रह्मोत्यर्थः । एकमद्वयपदमाकाशेन सम्बध्यते द्वितीयं ब्रह्मणेत्यपौनष्ठकत्यम् ॥ २१॥

ननु कथमद्वितीयब्रह्मत्वं तव त्विय भेदप्रतीतेरित्याशङ्क्रच भेदप्रतीतेरीपाधिकत्वाद्वास्तवमेकत्व-मिवरुद्धमिति दृष्टान्तेन परिहरित—ममेति ॥ २२ ॥

पूर्वं प्रत्यगात्मानवगतेरिवद्यावशाद्विशेषव्यवहारेऽपि प्रत्यगात्मन्यवगते सति परमार्थतो न कश्चदिप विशेषोऽस्तीत्याह—भेदोऽभेद इति ॥ २३ ॥ ेई०

### उपदेशसाहस्री

न में हेयं न चादेयमविकारी यतो ह्यहम् ।
सदा म्रक्तस्तथा शुद्धः सदा बुद्धोऽगुणोऽद्धयः ॥२४॥
इत्येवं सर्वदाऽऽत्मानं विद्यात्सर्वं समाहितः ।
विदित्वा मां स्वदेहस्थमृषिमुक्तो भ्रुवो भवेत् ॥२४॥
कृतकृत्यश्च सिद्धश्च योगी ब्राह्मण एव च ।
य एवं वेद तत्त्वार्थमन्यथा ह्यात्महा भवेत् ॥२६॥
वेदार्थो निश्चितो ह्येष समासेन मयोदितः ।
संन्यासिभ्यः प्रवक्तव्यः शान्तेभ्यः शिष्टबुद्धिना ॥२७॥

### ॥ स्वप्नस्मृतिप्रकरणम् ॥ १४ ॥

स्वप्नस्मृत्योर्घटादेहिं रूपाभासः प्रदृश्यते । पुरा नूनं तदाकारा धीर्दृष्टेत्यनुमीयते ॥ १ ॥

हेयोपादेयसम्बन्धान्निर्विशेषत्वमात्मनोऽसिद्धमित्याशङ्कच निर्विकारत्वान्मैवमित्याह—न म इति । मुक्तत्वाद्युपादेयमशुद्धत्वादि हेयमित्याशङ्कचाह—सदेति ।। २४ ।।

82

यस्मादेवं शास्त्राचार्याभ्यां नित्यमुक्तःवादिलक्षण आत्मा दिशतस्तरमादुक्तलक्षणमात्मान-महित्तीयं श्रवणमनननिदिध्यासनोपेतः सर्वदा ब्रह्मास्मोत्ति विद्यान्मुमुक्षुरित्याह—इतीति । यथोक्तविद्या-फलं कथयति—विदित्वेति ॥ २५ ॥

39

उक्तपरमार्थतत्त्वपरिज्ञाने फलं प्रपञ्चयति विपक्षे प्रत्यवायं च दर्शयति —कृतकृत्य इति । उक्तस्या-र्थस्य प्रामाणिकत्वं दर्शयन् प्रतिपत्तिसौकर्यं सूचयति —वेदार्थं इति । शास्त्राचार्यानुशिष्टबुद्धेरुपदेष्ट्-त्वमभिप्रेत्य विशिनष्टि —शिष्टेति ।। २७ ।।

।। विवृत्तमचक्षुष्ट्वप्रकरणं त्रयोदशम् ।।

20

### ॥ स्वप्नस्मृतिप्रकर्णस्॥

पूर्विस्मन्प्रकरणे बुद्धचिववेकादात्मिन सुखदुःखादिसंसारप्रतीतिः स्वतस्तु शास्त्रप्रामाण्यादहं ब्रह्मास्मीति ज्ञानान्निवृत्ताज्ञानतःकार्यो नित्यमुक्तोऽयं प्रत्यगात्मेत्युक्तम् । इदानीं परोक्षत्वाद्बुद्धेः सुख-प्राप्ति दुःखादिसंसारप्रतिभासस्य चापरोक्षत्वान्न बुद्धचिववेकनिबन्धना संसारप्रतीतिरात्मनीत्याशङ्कच्च २८ बुद्धरपरोक्षःवं साधयति—स्वप्नस्मृत्योरिति । स्वप्ने स्मृतौ च घटादेविषयजात्तस्याकारभेदो यस्मादु-प्रस्थयते तस्मात्पूर्वं जाग्रद्शायामनुभवावस्थायां च तत्तदाकारा बुद्धिरेव हिष्टेति कल्प्यते। पूर्वमद्द्या विक्रम्पत्यादौ स्कुरणायोगादतो वृत्तिमती बुद्धिर्वृत्तिद्वारेणानेकार्थसंस्कारोपेता साभासा स्वप्नादावपरोक्षा ३२ प्रतिभातीत्यर्थः ।। १ ।।

### स्वप्नस्मृतिप्रकरणम् 38 भिक्षामटन्यथा स्वप्ने दृष्टो देहो न स स्वयम् । जाग्रदृदृश्यात्तथा देहादुद्रष्ट्त्वाद्न्य एव सः ॥ २ ॥ मुषासिक्तं यथा ताम्रं तन्निमं जायते तथा। रूपादीन् व्याप्नुविच्चत्तं तन्निमं दृश्यते ध्रुवम् ॥ ३ ॥ व्यञ्जको वा यथाऽऽलोको व्यङ्गचस्याकारतामियात् । सर्वार्थव्यञ्जकत्वाद्वीरथीकारा प्रदृश्यते ॥ ४ ॥ धीरेवार्थस्वरूपा हि पुंसा दृष्टा पुराऽपि च। न चेत्स्वप्ने कथं पश्येत्स्मरतो वाऽऽकृतिः कुतः ॥ ॥ ॥ 6 व्यञ्जकत्वं तदेवास्या रूपाद्याकारदृश्यता । द्रष्ट्रत्वं च दशेस्तद्रद्व्याप्तिः स्याद्धिय उद्भवे ॥ ६ ॥ चिन्मात्रज्योतिषा सर्वाः सर्वदेहेषु बुद्धयः। मया यस्मात्प्रकाश्यन्ते सर्वस्यात्मा ततो ह्यहम् ॥ ७॥ 83 स्वप्नादौ बाह्यविषयाभावाद्वुद्धिरेव तत्तद्वासनावासिता दृश्यते चेत्तावता प्रकृते किमायातमि-त्याशङ्क्रच दृश्याद्बुद्धचादिसंघातान् द्रष्टुरात्मनो विवेकः सिद्धचतीति सदृष्टान्तमाह—भिक्षामिति ॥२॥ बद्धेरर्थाकारेण दृश्यमानत्वं दृष्टान्तेन स्पष्टयति—मूषेति ।। ३ ।। ताम्रादेरिनसम्पकद्दृतस्य मूषानिषिक्तस्य कठिनमूषाभिघातेन शैत्यापत्तौ मूषाकारापत्ताविप १६ बुद्धेरमूर्त्तायास्ता म्रादिविलक्षणाया विषयव्याप्ताविप कृतस्तदाकारापित्तिरत्याशङ्क्र्य दृष्टान्तान्तर-माह-व्यञ्जको वेति ॥ ४॥ बुद्धेरन्वयमुखेन प्रत्यक्षत्वं स्वप्नस्मृत्योरित्यत्रोक्तमनुवदति—धीरेवेति । विषयाकारा जागरिते पूर्वानुभवे च पुरुषेणोपलब्धा तस्मात्तस्याः स्मृतिस्वप्नयोरर्थाकाराया दर्शन-20 मविरुद्धमित्यर्थः । तदेव व्यतिरेकमखेन स्फोरयति—न चेदिति । यद्यर्थाकारा धीर्जागरिते न हष्टा कथं तिह स्वप्ने हरुयेत । तत्र बुद्धिव्यतिरिक्तार्थाभावादहष्टस्फुरणायोगाच्च । यदि पूर्वानुभवकाले बुद्धिरर्था-TETP कारा नानुभूता तर्हि पुरुषस्य स्मरतः स्मृतेराकृतिर्नं स्याद्बुद्धिव्यतिरिक्तस्यार्थस्याकारप्रदस्य तत्रासत्वात् बुद्धचारूढस्यापि तस्याननुभूतत्वे तदाकारप्रदत्वायोगात्। तस्माज्जागरिते पूर्वानुभवे च धियो विषया-28 कारायाः सिद्धं प्रत्यक्षत्वमित्यर्थः ॥ ५ ॥ यत्तु व्यञ्जकत्वादालोकवदर्थाकारा धीरित्युक्तम् । तदयुक्तम् । अर्थाकारत्वमन्तरेणापि स्वच्छ-स्वभावत्वेन व्यञ्जकत्वसंभवादित्याशङ्क्र्याह—व्यञ्जकत्विमिति। चेतनेन बुद्धेर्दश्यत्वे द्रष्टुश्चेतनस्य परिणामित्वमापद्येतेत्याशङ्क्र्याह—द्वब्दृत्वं चेति । यथा बुद्धेविषयाकारेण दृश्यत्वमेव व्यञ्जकत्वं तथा बुद्धवृत्तीनां धर्माधर्मवशादुत्पत्तौ चिदात्मनः सिन्निधिमात्रेण व्याप्तिस्तत्साक्षित्वं हशेरात्मनो द्रष्ट्तवं न परिणामित्वमित्यर्थः ॥ ६॥ बृद्धितद्वृत्तिसाक्षित्वेन चेतनस्यापिंगामित्वेऽपि न ब्रह्मरूपता युक्ता प्रतिदेहं बृद्धिभेदेन साक्षिभेदादित्याशङ्क्य साक्षिभेदे प्रमाणाभावान्मैवमित्याह—चिन्मात्रेति ॥ ७ ॥

### उपदेशसाहस्री

| करणं कमें कर्ता च क्रिया स्वप्ने फलं च धीः।                    |          |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| जाग्रत्येवं यतो दृष्टा दृष्टा तस्मादतोऽन्यथा ॥ ८ ॥             |          |
| बुद्धचादीनामनात्मत्वं हेथोपादेयरूपतः ।                         |          |
| हानोपादानकर्ता <sup>ऽऽत्</sup> मा न त्याज्यो न च गृह्यते ॥ ९ ॥ | 8        |
| सवाह्याभ्यन्तरे शुद्धे प्रज्ञानैकरसे घने।                      |          |
| बाह्यमाभ्यन्तरं चान्यत्कथं हेयं प्रकल्प्यते ॥१०॥               |          |
| य आत्मा नेति नेतीति परापोहेन शेषितः।                           |          |
| स चेद्ब्रह्मविदात्मेष्टो यतेतातः परं कथम् ॥११॥                 | 6        |
| अश्वनायाद्यतिक्रान्तं ब्रह्मैवास्मि निरन्तरम् ।                |          |
| कार्यवान् स्यां कथं चाहं विमृश्चेदेवमञ्जसा ॥१२॥                |          |
| पारगस्तु यथा[दा] नद्यास्तत्स्थः पारं यियासति ।                 |          |
| आत्मज्ञरचेत्तथा[दा] कार्यं कर्तुमन्यदिहेच्छति ॥ १३॥            | 85       |
| आत्मज्ञस्यापि यस्य स्याद्धानोपादानता यदि।                      |          |
| न मोक्षार्हः स विज्ञेयो वान्तोऽसौ ब्रह्मणा ध्रुवम् ॥१४॥        | Se leipi |
|                                                                | 79       |

चेतनस्य सर्वत्रैकत्वेऽिप हश्यस्य बुद्धचादेरनेकत्वान्नाद्वितीयब्रह्मतेत्याशङ्कच क्रियाकारकफलात्मकहश्यप्रपञ्चस्यानिर्वाच्याज्ञानिबजृम्भितमात्रत्वाच्चेतनस्य ब्रह्मत्वमिवरुद्धिमित्याह—करणिमित । १६
स्वप्ने करणादेः सर्वस्य बुद्धिव्यतिरेकेणाभावाद्बुद्धेश्च सुषुप्तावज्ञानात्ममात्रत्वाज्जागरितेऽिष
करणादिरूपेण बुद्धिरेव स्वप्नवद्यस्माद्द्रष्टा तस्माद्बुद्धिसाक्षी साक्ष्याया बुद्धेरन्यथा—क्रियाकारकफलविलक्षणो लक्ष्यते । तथा च हश्यस्य सर्वस्य मिथ्यात्वाद्युक्ता साक्षिणो ब्रह्मतेत्यर्थः ।। ८ ।।

बुद्धचादीनामात्मसम्बन्धित्वेन प्रतीयमानानां कथमनात्मत्वमित्याशङ्कचागमापायित्वाद्धस्त्रादि- प्राप्ता २० त्याह—बुद्धयादीनामिति । आत्मन्यपि स्यादागमापायित्विमित्याशङ्कयाह—हानेति ॥ ९ ॥ १००० विकास

आत्मनः स्वरूपेण हानोपादानयोरभावे तत्सम्बन्धित्वेन प्राप्तस्य वाह्यस्याभ्यन्तरस्य च हानो- प्राप्ति पादाने स्यातामिति चेन्नेत्याह—सबाह्येति । हेयमिति उपलक्षणमुपादेयमिप द्रष्टव्यम् ॥ १०॥ प्राप्ति प्राप्ति वस्तुस्वभावानुसारेणात्मसम्बन्धि त्याज्यमुपादेयं वा नास्तीत्युक्तम् । इदानीं विद्वत्प्रतिभासानुसारेणापि १४ १४ हानोपादानादिव्यवहारो न सम्भवतीत्याह—य आत्मेति ॥ ११ ॥

कूटस्थं निर्विशेषं ब्रह्मात्मतत्त्वं स्वानुभवगम्यत्वात्तिनिश्चयार्थं स्वयमेवात्मविद्विवेक्तुमर्हती-त्याह—अशनायेति । षडूर्मिवर्जितं ब्रह्मैवास्मीति साक्षान्निश्चत्य कार्यवत्त्ववचनमनुभवविरुद्धत्वान्न सिद्धचतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

पूर्वोक्तरीत्या विमर्शेंऽपि विविदिषावाक्यसिद्धस्य वेदानुवचनादेः सत्त्वशुद्धिहेतुत्वेन ज्ञानोत्पित्तिहेतो-व्यापारस्य परित्यागी न सम्भवतीत्याशङ्क्षच ज्ञानिनस्तदसंभवं दृष्टान्तेन प्रतिपादयति—पारग इति इह—श्रेयोमार्गे ॥ १३॥

आत्मज्ञस्यापि हानोपादानव्यापाराङ्गीकारे को दोषः स्यादित्याशङ्कचाह—आत्मज्ञस्येति ॥१४॥

### स्वप्नस्मृतिप्रकरणम्

सादित्यं हि जगत्प्राणस्तस्मान्नाहर्निशैव वा।
प्राणज्ञस्यापि न स्यातां कृतो ब्रह्मविदोऽद्रये।।१४॥
न स्मरेदात्मनो ह्यात्मा विस्मरेद्वाऽप्यलुप्तचित्।
मनोऽपि स्मरतीत्येतज्ज्ञानमज्ञानहेतुजम्।।१६॥ ४
ज्ञातुर्ज्ञेयः परो ह्यात्मा सोऽविद्याकान्पितः स्मृतः।
अपोढे विद्यया तस्मिन् रज्ज्वां सर्प इवाद्वयः।।१७॥
कर्वुकर्मफलाभावात्सवाद्याभ्यन्तरं ह्यजम्।
ममाहं वेति यो भावस्तस्मिन्कस्य कृतो भवेत्।।१८॥
वात्मा ह्यात्मीय इत्येष भावोऽविद्याप्रकान्पितः।
आत्मीकत्वे ह्यसौ नास्ति बीजाभावे कृतः फलम्।।१९॥
दृष्टु श्रोतृ तथा मन्तृ विज्ञात्रेव तद्वस्म्।
दृष्टु।द्यन्यन्व तद्यस्मात्तस्माद्द्रष्टाऽहमक्षरम्।।२०॥

'सन्ध्यां नोपासते विप्रास्ते कथं ब्राह्मणाः स्मृता'इत्यादिस्मृतेर्ब्रह्मविदोऽपि सन्ध्यावन्दनादि-व्यापारोऽवश्यंभावीत्याशङ्क्रच प्राणस्वरूपसाक्षात्कारेऽपि नाहोरात्रादिविभागः सम्भवति । ब्रह्मात्मिन पुनः साक्षात्कृते तस्मिन्नद्वितीये नाहोरात्रादिविभागः सम्भवतीति किमुत वक्तव्यम्, अतो न ब्रह्मविदः सन्ध्यावन्दनादिव्यापारसिद्धिरित्याह—सादित्यमिति ॥ १५॥

ब्रह्मविदो बाह्मिक्रयाभावेऽिप स्वात्मिन विस्मृति परिहृत्य स्मृतिमीक्षाय कर्तव्येत्याशङ्कक्याह— न स्मरेदिति । स्मरणविस्मरणयोरभावे हेतुमाह—अलुप्तेति । आत्मिन स्मरणास्मरणयोरभावेऽिप मनो ज्ञानादूर्ध्वमाविभीवित्रोभावात्मना वर्तमानमाविभीवित्रोभावशान्त्यर्थमात्मानं स्मरिष्यतीत्या-शङ्कचाह—मनोऽपीति ।। १६ ।।

प्रत्यगात्मनः स्वात्मिन स्मरणाभावेऽपि परमात्मिन भविष्यतीत्याशङ्क्ष्याह—ज्ञातुरिति । यदि परमात्मा प्रत्यगात्मनो ज्ञेयोऽभिप्रेतस्तिहि स दृश्यत्वादिवद्याकिल्पतो रज्जुसर्पवद् विद्विद्भिरुपगतस्तथा च रज्ज्वां किल्पते सर्पे रज्जुज्ञान्नान्निरस्ते रज्जुरेव यथाऽविष्यिते तथा ब्रह्मात्मिवद्ययाऽविद्यानिवृत्त्या किल्पते सर्वस्मन्नयाकृते प्रत्यगात्मैवाद्वितोयोऽविशिष्टो भवतीत्यर्थः ।। १७ ।।

प्रत्यगात्मनो वस्तुतोऽद्वितीयत्वेऽपि तस्मिन्ममाहमिति संसारस्य प्रतीयमानत्वात्तन्निवृत्तये स्याद-नुष्ठानमित्याशङ्कच ज्ञानात्प्रागनुष्ठानेऽपि नोध्वं तिसिद्धिरित्याह—किति ॥ १८ ॥

आत्मविदो देहादावहंकारममकारयोरभावे हेतुमाह—आत्मा होति । आत्मैकत्वे सतीति शेषः ॥ १९ ॥

केन प्रमाणेनात्मैकत्वं ज्ञातुं शक्यमित्याशङ्क्ष्य वाक्यवलादित्याह—द्विष्टृति । द्रष्ट्राद्यन्यन्न तद्यस्मात्तस्माद्रष्ट्याङ्हमक्षरं तदेव प्रकृतमक्षरं द्रष्ट्रादिरूपेण वर्तते न तु तस्मादक्षराद्द्रष्ट्रादिनामाऽस्ति । यस्मादेवं तस्माद्द्रष्ट्रादिरूपेण प्रसिद्धोऽहं प्रत्यगात्मा ब्रह्मैवाक्षरमिति वाक्यवशादेक्यप्रतिपत्ति-रित्यर्थः ॥ २० ॥

33

16

२४

20

#### उपदेशसाहस्री

स्थावरं जङ्गमं चैव इष्ट्रत्वादिक्रियायुतम्। सर्वमक्षरमेवातः सर्वस्याऽऽत्माऽक्षरं त्वहम् ॥२१॥ अकार्यशेषमात्मानमक्रियात्मक्रियाफलम् । निर्ममं निरहङ्कारं यः पश्यति स पश्यति ॥२२॥ ममाहङ्कारयत्नेच्छाः श्वन्या एव स्वभावतः। आत्मनीति यदि ज्ञातमाध्वं स्वस्थाः किमीहितैः ॥२३॥ योऽहङ्कर्तारमात्मानं तथा वित्तारमेव चा वेत्र्यानात्मज्ञ एवासौ योऽन्यथाज्ञः स आत्मवित् ॥२४॥ यथान्यत्वेऽपि तादात्म्यं देहादिष्वात्मनी मतम्। तथाऽकतुरविज्ञानात्फलकर्मात्मताऽऽत्मनः 📁 📁 ।।२५॥ दृष्टिः श्रुतिर्मतिर्ज्ञातिः स्वप्ने दृष्टा जनैः सदा। तासामात्मस्त्ररूपत्वादतः प्रत्यक्षताऽऽत्मनः ॥२६॥

अक्षरस्य सर्वात्मकत्वादात्मनश्चातथात्वात्कथमेकत्वमित्याशङ्ख्यात्मनोऽपि सर्वात्मकत्वमक्ष-रात्मकस्याविशिष्टमित्याह—स्थावरमिति ॥ २१ ॥

र्ताह स्थावरजङ्गमत्वेन सप्रपञ्चत्वं ब्रह्मात्मनः स्यादित्याशङ्ख्य सर्वविशेषशून्यं चिन्मात्रमात्म-तत्त्वमित्याह—अकार्य इति ।। २२ ।।

१६

26

83

6

आत्मविदोऽपि कर्माभ्युपगमादस्ति कार्यशेषत्विमत्याशङ्क्रचाह—ममेति । आत्मस्वरूपानुभवा-नुरोधादात्मनि ममाहंकारादीनामसत्त्वे ज्ञाते तेनैव ज्ञानेन कृतकृत्यत्वात्कर्मणां विफलत्वादात्मनः तच्छे-शषत्वासिद्धिरित्यर्थः ॥ २३ ॥

देहव्यतिरिक्तात्मर्दाशनः सर्वेषु पारलौकिकर्मंसु अधिकाराभ्युपगमादस्त्यात्मविदोऽपि कर्मशेष-तेत्याशङ्क्य तस्यात्मवित्त्वाभावान्मैविमत्याह —योऽहमिति । कर्तृत्वभोकृत्वप्रमातृत्वेनात्मानं जान-न्नात्मज्ञों न चेर्त्ताह कः स्यादात्मविदित्याशङ्क्रच योऽहंकत्रीदिसाक्षिणमात्मानं वेत्ति स भवत्यात्मविदि-त्याह—योऽन्यथेति ॥ २४॥

आत्मा चेदहंङ्कारादितिरिच्यते तर्हि तस्मिन्नात्मिन कथं कर्तृत्वभोक्तृत्वप्रथेत्याशङ्क्र्याह— यथान्यत्वेऽपीति । आत्मनो देहादिभ्यो वस्तुतोऽन्यत्वेपि तेषु तादात्म्यमाध्यासिकं यथाऽभिमतं तथैवा-<mark>कर्तृरभोक्तुरपरिज्ञानादहङ्काराध्यासद्वारा कर्तृता भोकृता च भातीत्यर्थः ॥ २५ ॥</mark>

अहङ्काराविवेकादात्मनि कर्तृत्वादिभ्रान्तिरित्ययुक्तम् । सवृत्तिकस्याहंकारस्यात्मनश्च व्यतिरे-कासिद्धेरित्याशङ्कचाह—दृष्टिरिति । दृष्टचादीनां सान्तःकरणानां साक्षिवेद्यत्वात्ततो व्यतिरेकः साक्षिणः स्वप्ने सिद्धचतीत्यर्थः । दृष्टचादीनामन्तः करणसिहतानां दृश्यत्वेन तत्साक्षिणो व्यतिरेकमुक्त्वा सृषुप्ते हृष्ट्यादीनामज्ञानात्ममात्रत्वेनास्तमयादद्वितीयस्य तस्यापरोक्षचिन्मात्रत्वोपपत्तेश्च सुघटो व्यतिरेकः स्यादित्याह—तासामिति ॥ २६॥

| स्वश्नस्भृतित्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 41     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| परलोकमयं यस्य नास्ति मृत्युभयं तथा।<br>तस्यात्मज्ञस्य शोच्याः स्युः सत्रह्मेन्द्रा अपीश्वराः ॥२७॥                                                                                                                                                                                                                 |        |
| ईश्वरत्वेन किं तस्य ब्रह्मेन्द्रत्वेन वा पुनः।                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| तृष्णा चेत्सर्वतश्छिन्ना सर्वदैन्योद्भवाऽशुमा ॥२८॥                                                                                                                                                                                                                                                                | 8      |
| अहमित्यात्मधीर्या च ममेत्यात्मीयधीरपि।                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| अर्थजून्ये यदा यस्य स आत्मज्ञो भवेत्तदा ॥२६॥                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| बुद्धचादौ सत्युपाधौ च तथाऽसत्यविशेषता।                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| यस्य चेदात्मनो ज्ञाता तस्य कार्यं कथं भवेत् ॥३०॥                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6      |
| प्रसन्ने विमले व्योग्नि प्रज्ञानैकरसेऽद्वये।                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| उत्पन्नात्मधियो त्रूत किमन्यत्कार्यमिष्यते ॥३१॥                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| आत्मानं सर्वभूतस्थममित्रं चात्मनोऽपि यः।                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| पश्यन्निच्छत्यसौ नूनं शीतीकर्तुं विभावसुम् ॥३२॥                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२     |
| अहंकर्तृव्यतिरेकापादनेन तत्साक्षिणो ब्रह्मत्वापादनेन च को लाभः स्यादित्याशङ्क्र्य परलोक-<br>सम्बन्धिभयाभावो मृत्युभयाभावश्चेत्यभिष्रेत्य द्विविधभयाभावज्ञापकं दर्शयत्ति—परलोकेति । कृतार्थ-<br>त्वेन प्रसिद्धा ब्रह्मेन्द्रादयोऽपि यदा शोच्यत्वेनात्मविदो ज्ञायन्ते तदा तस्योभयोरभावाधिगत्ति-<br>रित्यर्थः ॥ २७ ॥ | १६     |
| न तेषां शोच्यत्वं प्रार्थनीयत्वादित्याशङ्क्षच ब्रह्मविदस्तत्प्रार्थनाभावान्मैवमित्याह—ईश्व-<br>रेति ॥ २८ ॥                                                                                                                                                                                                        |        |
| कदा तर्हि ब्रह्मात्मज्ञो भवतीत्याशङ्क्र्याह—अहिमिति । शास्त्राचार्यानुगृहीतस्य पदार्थविवेकवतो<br>यस्मिन्काले बुद्धिद्वयं न प्रवर्तकं तस्मिन्काले तस्य वाक्याद्यथोक्ता विद्योदेतीत्यर्थः ॥ २९॥                                                                                                                     | २०     |
| यथोक्तज्ञानोत्पत्त्यनन्तरं ज्ञानवतो नास्ति कार्यशेषत्विमत्याह—बुद्धचादाविति । अवस्थाद्वये<br>बुद्धचादावुपाधौ विद्यमाने, सुषुप्ते च तस्मिन्नसति यस्य शास्त्राचार्यानुगृहोतस्यात्मनो निर्विशेषता<br>वेदाश्चेत्प्रमाणमिति [ वत् ] निश्चिताऽवगता तदा तस्य कृतार्थत्वान्न कथि द्वात्कार्यं संभवतीत्यर्थः ।। ३० ।।      | in Maa |
| आत्मविदो नास्ति कार्यावशेषतेत्यत्र हेत्वन्तरमाह—प्रसन्न इति । आगन्तुकनैर्सागकदोषरहिते व्योमवित्तरवयवत्वादिरुक्षणे चैतन्यतावन्मात्रे कार्यकारणविभागशून्ये ब्रह्मण्यहस्मोति उत्पन्नज्ञानस्य न कार्यमविशिष्टमस्तीत्ययुक्ता कार्यशेषतेत्यर्थः ॥ ३१ ॥                                                                  | 28     |
| नन्वात्मविदोऽपि श्रेयोऽवाप्तिप्रतिबन्धकस्य शत्रोः संभवात्तत्परिहारार्थं किञ्चिदनुष्ठेयं स्यादिति<br>चेन्नेत्याह—आत्मानमिति । यथा रवेरुष्मस्वभावस्य शीतीकरणमशक्यं तथा निर्विशेषब्रह्मात्मविदोऽपि ।<br>मित्रामित्रादिदर्शनायोगान्नानुष्ठानशेषोपपत्तिरित्यर्थः ॥ ३२ ॥                                                | २८     |

प्रज्ञाप्राणानुकार्यातमा छायेवाक्षादिगोचरः। ध्यायतीवेति चोक्तो हि शुद्धो मुक्तः स्वतो हि सः ॥३३॥ अत्राणस्याऽमनस्कस्य तथाऽसंसर्गिणो हशेः। व्योमवद्व्यापिनो ह्यस्य कथं कार्यं भवेन्मम ॥३४॥ असमाधि न पश्यामि निर्विकारस्य सर्वेदा। ब्रह्मणो मे विशुद्धस्य शोध्यं नान्यद्विपाप्मनः ॥३४॥ गन्तव्यं च तथा नैव सर्वगस्याऽचलस्य च। नोध्वं नाधस्तिरो वापि निष्कलस्यागुणत्वतः ॥३६॥ चिन्मात्रज्योतिषो नित्यं तमस्तस्मिन्न विद्यते। कथं कार्यं ममैवाद्य नित्यमक्तस्य शिष्यते ॥३७॥ अमनस्कस्य का चिन्ता क्रिया वाऽनिन्द्रियस्य का । 'अप्राणो ह्यमनाः शुभ्र' इति सत्यं श्रतेर्वचः ॥३८॥

किञ्चात्मनः सोपाधिकस्य निरुपाधिकस्य वा कार्यशेषत्विमिति विकल्प्याऽऽद्यमङ्गीकरोति—प्रज्ञेति। जलपात्रानुविधायिनी तच्चलनादिकमनुकरोति । तथाऽऽत्माभासोऽपि चन्द्रादिछाया बृद्धचादिगतो बृद्धचिववेकात्प्रज्ञाप्राणश्चेत्युभयानुकारीति ध्यायतीव लेलायतीवेति श्रुत्योच्यते । तस्मादात्मा सोपाधिकः सन् कार्यशेषो भवत्येवेत्यर्थः। द्वितीयं दूषयति—शुद्ध इति । स्वतश्चात्मा शुद्धो मुक्तो निश्चलो यस्मादालक्ष्यते तत्तो नासौ कार्यंशेषतां गन्तुमर्हतीत्यर्थः ॥ ३३ ॥

निरुपाधिकस्यात्मनो न कार्यशेषतेत्युपपादयति — अप्राणस्येति । क्रियाशक्तिभागेन ज्ञानशक्ति-भागेन चोपाधिना सम्बन्धविध्रस्य स्वभावतश्चासंसर्गिणोऽसङ्गस्य चैतन्यमात्रस्याकाशवदन-विच्छन्नस्य कर्त्तव्यं नैव सम्भवति । ततो न निरुपाधिकस्य कार्यशेषोपपत्तिरित्यर्थः ॥ ३४ ॥

आत्मविदोऽपि कस्यचिदसमाधानविधननार्थं व्यापारः स्यादित्याशङ्ख्य सर्वदा निविकारत्वात्तस्य मे नासमाधिरित्याह—असमाधिमिति । तथापि शोद्धचस्य पाप्मनः शोधनार्थं व्यापारः स्यादित्याशङ्कव विश् द्वत्रह्मस्वभावत्वान्मैविमत्याह—ब्रह्मण इति । ॥ ३५ ॥

अन्यन्नपश्यामीत्युक्तं तदयुक्तम् । गन्तव्यस्य गमनसाधनस्य च ब्रह्मविदो ज्ञातव्यत्वादित्या-शङ्कृञानविच्छन्नत्वादचलत्वाच्चात्मनो निर्गुणब्रह्मनिष्ठस्य गन्तव्यं गमनसाधनं च नैव पश्यामीत्याह— गन्तव्यं चेति । किञ्च निर्गुणत्वान्निरवयवत्वाच्चात्मनो देशभेदाभावान्न गन्तव्यादिविभागसिद्धि-रित्याह—नोर्ध्वमिति ॥ ३६॥

आत्मनो गुणादिरहितत्त्वं कथमित्याशङ्कच चिन्मात्रज्योतिष्ट्वात्तस्मिन्गुणादिहेतोरज्ञानस्य सदैवासत्त्वादित्याह — चिन्मात्रेति । एवं लक्षणस्य मम नित्यमुक्तस्येदानीमवगतब्रह्मभावस्य कथिबदिप कार्यं विधातुं शक्यमिति फलितमाह—कथिमिति ॥ ३७॥

किञ्चात्मविदोऽज्ञानासम्बन्धात्तत्कार्येण मनसा चक्षरादिना च सम्बन्धाभावादुभयविधिक्रया-<u>ऽसिद्धेर्नास्ति क्रियाशेषतेत्याह—अमनस्कस्येति । आत्मनो मनःप्राणादिराहित्ये प्रमाणमाह— ३२</u>

6

8

| स्वप्नस्मृतिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                               | 30                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| अकालत्वाददेशत्वाददिक्त्वादिनिमित्ततः । अकालत्वाददेशत्वादिक्त्वादिनिमित्ततः । अकालादेरपेक्षा ध्यायतः सदा ॥३९॥                                                                                                                                                                                       |                    |
| यस्मिन्देवाश्च वेदाश्च पवित्रं कृत्स्नमेकताम् ।<br>ब्रजेत्तन्मानसं तीर्थं यस्मिन्स्नात्वाऽमृतो भवेत् ॥४०॥                                                                                                                                                                                          | 8                  |
| न चास्ति शब्दादिरनन्यवेदनः परस्परेणापि न चैव दृश्यते।<br>परेण दृश्यास्तु यथा रसादयः तथैव दृश्यत्वत एव दैहिकाः॥४१॥                                                                                                                                                                                  |                    |
| अहंममेत्येषणयत्नविक्रियासुखादयस्तद्वदिह प्रदृश्यतः ।<br>दृश्यत्वयोगाच्च परस्परेण ते न दृश्यतां यान्ति ततः परो भवान् ॥४२॥                                                                                                                                                                           | ٤                  |
| अहंक्रियाद्या हि समस्तविक्रिया सकर्नुका कर्मफलेन संहता।<br>चितिस्वरूपेण समन्ततोऽर्कवत् प्रकाश्यमानाऽसिततात्मनो ह्यतः॥४३॥                                                                                                                                                                           |                    |
| द्यास्वरूपेण हि सर्वदेहिनां वियद्यथा व्याप्य मनांस्यवस्थितः।                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| अतो न तस्मादपरोऽस्ति वेदिता परोऽपि तस्मादत एक ईश्वरः ॥४४॥                                                                                                                                                                                                                                          | १२                 |
| अप्राण इति । निर्दोषस्य श्रुतिवचसो यथार्थत्वादज्ञानमूलयोर्मनःप्राणयोरात्मविदोऽभावान <mark>्न तस्य</mark><br>क्रियोपपत्तिरित्यर्थः ॥ ३८ ॥                                                                                                                                                           | PIPES<br>PRES      |
| किञ्च कालादिरहितत्वादात्मनः सदा <sup>भ</sup> तथाविधमात्मानमवगच्छतो नैव कालादेरपेक्षा क्रियोप-<br>युक्ता । तस्मान्नात्मविदोऽस्ति क्रियाशेषतेत्याह—अकालत्वादिति । निमित्तं राहुदर्शनसंक्रमणादि ॥ ३९॥                                                                                                 | १६                 |
| आत्मविदो देशकालादिसन्यपेक्षे कर्मण्यपेक्षाभावेऽपि प्रयागादितीर्थे स्यादपेक्षा तस्य मुक्ति-<br>हेतुत्वस्मरणादित्याशङ्क्रच ब्रह्मात्मज्ञानलक्षणे तीर्थे साक्षादेव मुक्तिहेतौ स्नातस्य नास्ति तीर्थान्तरा-<br>वेक्षेत्याह—यस्मिन्निति । ॥ ४० ॥                                                        | महाने<br>स्वाधित्य |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २०                 |
| एवं स्थृलदेहव्यतिरेकमात्मनस्तद्ग्राहकस्योक्तवा सूक्ष्मदेहव्यतिरेकं तस्योपन्यस्यति—अहिमिति ।<br>स्थूलदेहवदहंकारादयः सूक्ष्मदेहात्मका व्यवहारे न स्वतः सिद्धचन्ति । नापि तस्मादेव हेतोस्ते परस्परेण<br>इत्यन्ते । अतः स्वतोऽन्योन्यतत्रच ग्रहणायोगात्तद्ग्राहकस्ततो व्यतिरिक्तः स्यादित्यर्थः ॥ ४२ ॥ | 2                  |
| अहंकारादिग्राहकस्य ततो व्यतिरिक्तत्वेऽपि तत्सम्बन्धप्रतीतेर्नित्यमुक्तत्वासिद्धिरित्याशङ्कय<br>तत्सम्बन्धस्यापि साक्षित्वान्मैवमित्याह—अहंक्रियेति ॥ ४३ ॥                                                                                                                                          | 58                 |
| बुद्धितद्वृत्तिसाक्षित्वेनासितत्त्वमनवरुद्धत्वमात्मनो यद्यपि सिद्धं तथापि न ब्रह्मात्वं लभ्यते ।<br>प्रतिदेहं भेदप्रतीतेरित्याशङ्क्र्य तद्भेदे प्रमाणाभावाद्युक्ता ब्रह्मात्मतेत्याह—बृशीति ॥ ४४ ॥                                                                                                 | 25                 |
| १ सनः परं ''तथाविभन्न तनानमस्योधेनः पाणशोर्षामान्यानमस्योः' दविपातः —क ।                                                                                                                                                                                                                           |                    |

शरीरबुध्धोर्यदि चान्यद्दयता निरात्मवादाः स्नुनिराकृता मया।
परश्च शुद्धो स्निशुद्धिकर्मतः स्नुनिर्मलः सर्वगतोऽसितोऽद्वयः ॥४४॥
घटादिरूपं यदि तेन गृद्धते मनः प्रवृत्तं बहुधा स्ववृत्तिभिः।
अशुद्धचिद्र पविकारदोषता मतेर्यथा वारियतुं न पार्यते ॥४६॥
यथा विशुद्धं गगनं निरन्तरं न सज्जते नापि च लिप्यते तथा।
समस्तभूतेषु सदैव तेष्वयं समः सदात्मा स्नुरोऽमरोऽभयः ॥४७॥
अमूर्तमूर्तानि च कर्मवासना दिशस्वरूपस्य विद्धः प्रकल्पिताः।
अविद्यया स्नात्मिन मृददृष्टिभिरपोद्य नेतीत्यवशोषितो दृशिः ॥४८॥
प्रवोधरूपं मनसोऽर्थयोग्जं स्मृतौ च सुप्तस्य च दृश्यतेऽर्थवत्।
तथैव देहप्रतिमानतः पृथग् दृशः शरीरं च मनश्च दृश्यतः ॥४९॥
स्वभावशुद्धे गगने घनादिके मलेऽपयाते सति चाविशेषता।
यथा चः तद्वच्छ्रुतिवारितद्वये सदाऽविशेषो गगनोपमे दृशौ ॥४०॥

देहद्वयसाक्षी ब्रह्मस्वभावश्चेदात्मा कुतस्तिहं तस्य नास्तित्वादिकमेके मन्यन्ते तत्राह—शरोरेति। देहद्वयस्यान्येन स्थायिना ग्राह्मता यदि प्रागुक्तन्यायेन प्रतिपन्ना, तदा श्रुतिप्रत्यभिज्ञादिप्रमया बौद्धादि-राद्धान्ता निराकृता भवन्ति, स चायं साक्षी संसारहेतुधर्माधर्माख्यकर्मणः सकाशात्परो व्यत्तिरिक्तो 6

93

38

20

28

25

यतः सिद्धोऽतः सुनिर्मलोऽनविच्छन्नो द्वैतस्य दृश्यतया तत्सम्बन्धरिहतश्च सिघ्यतीत्यर्थः ॥ ४५ ॥ बृद्धिशरीरयोरात्मदृश्यत्वे सम्प्रतिपत्त्यभावमाशङ्क्ष्योक्तलक्षणमात्मानिमच्छता तयोर्दृश्यत्व-माश्रयितव्यमित्याह—घटादीति । बहुधा स्ववृत्तिभिः प्रवृत्तां मनो पटाद्याकारं यदि ते तव पक्षे न गृह्यते तदा बुद्धिवदात्मनो दोषपरम्परा निवारियतुं न शक्यते । साक्षित्वानभ्युपगमे सत्यवश्यंभावि-त्वादित्यर्थः ॥ ४६ ॥

घटादिरूपस्य मनसो दृश्यत्वेऽपि सर्वभूतस्थत्वादांत्मनः सङ्गादिदोषात्कुतः सुनिर्मलत्विमत्या-शङ्काचाह—यथेति—॥ ४७॥

कथमात्मनो विशुद्धत्वमित्याशङ्कयामूर्तादिनिराकरणद्वारेण श्रुत्याऽऽत्मस्वरूपप्रतिपादनादित्याह —अमूर्त्तेति ॥ ४८ ॥

अमूर्तमूर्तादीनामात्मसम्बन्धित्वेन प्रतीयमानानां कुतः श्रुत्या निराकरणमित्याशङ्क्र्य स्थूलसूक्ष्म-देहात्मकानां सर्वेषां दृश्यत्वादित्याह—प्रबोधरूपिति । अर्थवदित्यर्थाकारं मनसो रूपं दृश्यत इत्यन्वयः । देहप्रतिभा देहवासना ॥ ४९ ॥

ननु श्रुत्या प्रतीयमानसंसारिनरासद्वारेणात्मा प्रतिपाद्यते चेन्निवृत्तसंसारस्यानिवृत्तसंसारस्य चाविशेषत्वादिनत्यत्वादिदोषप्रसिक्तिरित्याशङ्क्ष्याह—स्वभाव इति । स्वभावशुद्धत्वाद् दृशो न कदाचिदध्यस्तिनवृत्तिव्यतिरेकेण स्वरूपे विशेषः स्यात् । निवृत्तिस्तु मिथ्याप्रतियोगिकत्वादिधष्ठान-भूतदृगात्मव्यतिरिका न भवतीत्यर्थः ॥ ५० ॥

॥ विवृतं स्वप्नस्मृतिप्रकरणं चतुर्दशम्॥ १४॥

### ॥ नान्यद्न्यत्प्रकरणम् ॥ १५॥

नान्यदन्यद्भवेद्यस्मान्नान्यित्किचिद्विचिन्तयेत् । अन्यस्यान्यात्मभावे हि नाशस्तस्य धुवो भवेत् ॥ १ ॥ स्मरतो दृश्यते दृष्टं पटे चित्रमिनापितम् । यत्र येन च तौ ज्ञेयो सत्त्वक्षेत्रज्ञसंज्ञकौ ॥ २ ॥ फलान्तं चानुभूतं यद्युतं कत्रीदिकारकैः । स्मर्यमाणं हि कर्मस्थं पूर्वं कर्मेव तच्चितः ॥ ३ ॥ दृष्टुश्चान्यद्भवेद्दृश्यं दृश्यत्वाद्घट्वत्सदा । दृश्युश्चान्यद्भवेद्दृश्यं दृश्यत्वाद्घट्वत्सदा । दृश्युश्चान्यद्भवेद्दृश्यं व्यवित्साक्षिताऽन्यथा ॥ ४ ॥

6

#### ॥ नान्यद्न्यतप्रकर्णम्॥

सत्यज्ञानानन्दपूर्णानाद्यन्तं द्वैतर्वाजतम् । ब्रह्माहमस्म्यहं ब्रह्मास्म्यसङ्गो नित्यमुक्त ॐ । केचिदेकदेशीयाः स्वभावशुद्धो न भवत्यात्मा किन्तु संसारी सन्नेव ज्ञानध्यानादिसाधनेन ब्रह्म- १२ भावमेष्यतीति मन्यन्ते तान्प्रत्याह—नान्यदन्यदिति । अन्यदब्रह्मरूपं स्वरूपे स्थिते नान्यद्ब्रह्म भवितुमर्हति तद्रूपस्थितिविरोधात् । नापि तद्रूपे नष्टे तस्यान्यभावस्तस्यैव प्राप्तुरभावात् । यत एवं तत्तोऽ ब्रह्माहं संसारी ब्रह्मभविष्यामीति न किञ्चिदन्यिन्वन्तयेदित्यर्थः । यदि ब्रह्मणोऽन्यस्याब्रह्मणः संसारिणो ध्यानादिनाऽन्यब्रह्मभावः साध्येत तदा तस्य संसारिणः स्वरूपनाशोऽवश्यंभावी स्यात् । १६ तस्मादात्मनो ब्रह्मभावं मोक्षमिच्छता न ब्रह्मात्मभेदो वास्तवोऽस्तोति स्वीकर्तव्यमित्याह— अन्यस्येति ॥ १॥

अन्यस्यान्यभावासम्भवाञ्च चेदन्यद्धेयं न च स्वात्मिन ध्यानं संभवित कथं तर्हि निदिध्यासन-विधिः स्यादित्याशङ्क्ष्य नैरन्तर्येण पदार्थविवेकसम्पादनं तदर्थः स्यादित्यभिप्रेत्याह—स्मरत इति । दृष्टं नीलपीतादि स्मरतो यत्रान्तःकरणे तद्वासनामयं पटे चित्रमिवापितमुपलभ्यते । येन चेतनेन तद्हरयेत तौ सत्त्वं क्षेत्रज्ञश्चेत्येवमात्मकेन विवेकेन ज्ञातव्यावित्यर्थः ॥ २॥

अन्तःकरणस्याप्रत्यक्षत्वात्कथं तत्रस्थं नीलपीतादि स्मृतौ द्रष्टुंशक्यमित्याशङ्कः चाह—फलान्त-मिति । कर्त्रादिकारकैर्युक्तं सुखादिफलावसानं च यद्द्वैतं पूर्वमनुभूतं तदिदानीं स्मर्यमाणं कर्मस्थं दृश्यात्मतया स्थितिमव दृश्यते । यस्मात्पूर्वदृष्टस्येदानीमाश्रयत्वेन चेतोऽनुभूयते तस्मात्पूर्वमिपि चित्कर्म-तया चेतोऽनुभूतं गम्यते । अन्यथाऽन्तःकरणे तत्समरणानुपपत्तेरित्यर्थः ।। ३ ।।

केचिदात्मैव द्रष्टा दृश्यश्चेत्याश्रयन्तः स्वाश्रयं वासनामयंरूपं स्वयमेव द्रष्टा पश्यतीति नान्तः - प्राप्तिका करणस्य प्रत्यक्षतेत्याचक्षते तानप्रत्याह—द्वरदृश्चेति । द्रष्टृदृश्ययोभेंदेऽपि परिणामित्वेन साजात्यमा- १८०० २८ शङ्कचाह—दृश्यादिति । यदि तयोरसजातीयत्वं मिथो विलक्षणत्वं नेष्यते विह धीवदेव साक्षिताऽऽत्मनो न स्यात्, परिणामित्वादित्यर्थः ॥ ४॥

#### उपदेशसाहस्री

स्वात्मबुद्धिमपेक्ष्यासौ विधीनां स्यात्प्रयोजकः। जात्यादिः शववत्तेन तद्वन्नानात्मताऽन्यथा ॥ ५ ॥ प्रियाप्रिय इत्युक्तेनिदेहत्वं क्रियाफलम् । देहयोगः क्रियाहेतुस्तस्मादिद्वान् क्रियास्त्यजेत् ॥ ६ ॥ कर्मस्वात्मा स्वतन्त्रश्चेन्निवृत्तौ च तथेष्यताम् । अदेहत्वे फलेऽकार्ये ज्ञाते कुर्यात्कथं जात्यादीनसंपरित्यज्य निमित्तं कर्मणां स्मरेत् ॥ ⊏॥ कमहेतुविरुद्धं यत्स्वरूपं शास्त्रतः आत्मैकः सर्वभृतेषु तानि तस्मिश्र खे यथा। पर्यगाद्व्योमवत्सर्वं शुक्रं दीप्तिमदिष्यते ॥ ९ ॥

नन् भवत्येवात्मा साक्षी ब्राह्मण्यादिजातिमतस्तस्य विधिशेषत्वादित्याशङ्क्र्चाह—स्वात्मेति । असौ जात्यादिः स्वस्मिन्नात्मबुद्धितादात्म्याध्यासमपेक्ष्य विधीनां प्रवर्तकः स्यात् । यथा शवो मम माता मम पितेति वाऽध्यासानुसारेण संस्कारप्रयोजको दृश्यते न त्वध्यासाभावे संस्कारप्रयोजकत्वं तस्योपलभ्यते । तेन शववदेव जात्यादि रात्मधर्मो न भवति । अन्यथा जात्यादिमत्त्वे घटवदात्मनोऽ-नात्मत्वप्रसङ्गादित्यर्थः ॥ ५ ॥

नाध्यासात् कर्तृत्वं मोक्षाय विदुषोऽपि क्रियानुष्ठानादित्याशङ्क्ष्याह—न प्रियेति । यत्क्रियाफलं तित्रयाप्रियसंस्पर्शि हष्टम्। मोक्षे चाशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशत इति श्रुतेनीप्रियप्रियसंस्पर्शी-<u>ऽस्ति । ततोऽशरीरत्वं कैवल्यं क्रियाफलम् । किन्तु देवादिदेहप्राप्तिरेव तत्फलम् । यस्मान्मोक्षो न</u> क्रियासाध्यः देहयोगस्तु क्रियया साध्यते । तस्मादेवं विद्वान् 'न कर्मसाध्या मुक्तिः ज्ञानादेव तु से'ति विजानन्विशुद्धसत्त्वो ब्रह्मात्मत्वं जिज्ञासमानः सर्वाणि कर्माणि त्यक्त्वा ज्ञानसाधनश्रवणादिनिष्ठः स्यादित्यर्थः ॥ ६ ॥

ननु सर्वेषां कर्मणा मात्मकर्त्तव्यत्वेन प्रतीतेर्न विद्वान्क्रियास्त्यक्तुं शक्नोतीति चेन्नेत्याह— कर्मस्विति । कामादियुक्तस्य व्यापारेषु स्वाधीनतावद्विशुद्धसत्त्वस्य बुभुत्सोस्तत्त्यागेऽपि स्वातन्त्र्यमस्ती-त्यर्थः । कर्मसु प्रयोजनाभावाच्च परित्यागो मुमुक्षोः सिद्धचतीत्याह—अदेहत्व इति । देहादिराहित्ये मोक्षलक्षणफले कर्मभिरसाध्ये शास्त्रादिना सिद्धे केनापि प्रकारेण मुमुक्षुर्न कर्माणि पारयतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

कि क्रियापरित्यागमात्रादेवाकार्यं विदेहत्वं प्राप्यते नेत्याह—जात्या**दीनिति ।।** ८ ॥ <sup>भीजानी</sup> णणा

आत्मा किलक्षणः स्मर्तव्यः कि वा शास्त्रमित्याशङ्क्रच यस्तु सर्वाणि भृतान्यात्मन्येवानुपश्यति। सर्वभृतेष चात्मानं ततो न विजुगुप्सते । 'सपर्यगाच्छुक्रमकायमब्रणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धमि'ति मन्त्रद्वयं व्याकरोति आत्मैक इति ॥ ९॥

१. इदं खपूस्तके नोपलम्यते।

२. ईशावास्ये

| नान्यदन्यत्प्रकरणम्                                                                                                                                                                                | ४१         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| व्रणस्नाय्वोरभावेन स्थूलं देहं निवारयेत्।<br>शुद्धापापतया लेपं लिङ्गं चाकायमित्युत ॥१०॥                                                                                                            |            |
| वासुदेवी यथाऽश्वत्थे स्वदेहे चात्रवीत्समम्।                                                                                                                                                        |            |
| तद्वद्वेत्ति य आत्मानं समं स ब्रह्मवित्तमः ॥११॥                                                                                                                                                    | 8          |
| यथा ह्यन्यश्रीरेषु ममाहन्ता न चेष्यते।                                                                                                                                                             |            |
| अस्मिश्चापि तथा देहे धीसाक्षित्वाविशेषतः ॥१२॥                                                                                                                                                      |            |
| ''रूपसंस्कारतुल्याधी रागद्वेषौ भयं च यत्।                                                                                                                                                          |            |
| गृह्यते धीश्रयं तस्माज्ज्ञाता शुद्धोऽमयः सदा" ॥१३॥                                                                                                                                                 | 6          |
| यन्मनास्तन्मयोऽन्यत्वे नात्मत्वाप्तौ क्रियाऽऽत्मनि ।                                                                                                                                               |            |
| आत्मत्वे चानपेक्षत्वात्सापेक्षं हि न तत्स्वयम् ॥१४॥                                                                                                                                                |            |
| खमिवैकरसा इतिरविभक्ताऽजराऽमला ।                                                                                                                                                                    |            |
| चक्षुराद्युपधाना सा विपरीता विभाव्यते ॥१४॥                                                                                                                                                         | १२         |
| व्रणस्नाय्वोरिति च। सर्वदोषविनिर्मुक्तो निर्विशेषोऽद्वितीयः सन्नात्मा शास्त्राचार्यद्वारा                                                                                                          |            |
| सदाऽनुसन्धातव्यो मुमुक्षुणेत्यर्थः ॥ १० ॥                                                                                                                                                          |            |
| यथोक्तमात्मानं यो वेत्ति स ब्रह्मविदामुत्तमो भवतीत्याह—वासुदेव इति । अश्वत्थे निकृष्टे स्वदेहे चोत्कृष्टे सममात्मानं भगवानुक्तवान् । "अश्वत्थः सर्ववृक्षाणां" "वृष्णीनां वासुदेवोऽ- स्मी"ति ॥ ११॥  | १६         |
| तद्यक्तम तस्योपाधिविशेषे ममाहंकाराभावात्, न तथा मुमुक्षोर्युक्तमुपाधिविशेषे ममाहंकारोप-                                                                                                            |            |
| लब्धेरित्याशङ्क्ष्याह—यथेति । ममाहमोर्भावो ममाहन्ता सा मां प्रत्यन्यदेहेषु यथा नेष्यते, तथा                                                                                                        | राजाव्या   |
| स्वदेहेऽपि सा नेष्यते । साक्षित्वस्योमयत्र तुल्यत्वादित्यर्थः ॥ १२ ॥  मुमुक्षोः रागद्वेषादिदोषस्यात्मसम्बन्धित्वेन प्रतीतेर्न ममाहङ्कारादिराहित्यमित्याशङ्कचाह—                                    | 70         |
| ह्रपेति । नीलपीतादिसंस्कारेण तुल्यो भवत्याधिराश्रयो ययोस्तौ रागद्वेषौ तथा रूपादिवासनाया राग-                                                                                                       | B116-35-10 |
| द्वेषयोर्भयस्य दुःखादेश्चान्तःकरणनिष्ठत्वेनानुभवादात्मा शुद्धः सिद्धवतीत्यर्थः ॥ १३ ॥                                                                                                              | र विवाह    |
| नन् न सदाऽऽत्मनः शुद्धियुक्ता, किन्तु 'य य वापि स्मरन् भावीम'ति स्मृतरशुद्धाऽपि पुरुषा                                                                                                             | 3 48       |
| ब्रह्मभावनया ब्रह्म भविष्यतीत्याशङ्क्रचाह—यन्मना इति । यस्मिन्देवादौ मनो यस्येति यन्मनाः । इति ध्यायी पुमानुक्तः स तन्मयो भवतीत्यन्यत्वे सति ध्यानादिक्रियायास्तत्रार्थवत्त्वसंभवादात्मत्वस्यात्म- | S SALISH   |
| रूपावस्थानस्य मोक्षस्यावाप्तौ नैव क्रिया स्वात्मन्यर्थवती भिवतुमुत्सहते । स्वात्मरूपस्य चतुर्विध-                                                                                                  | 5          |
| क्रियाफलविलक्षणत्वात् । आत्मत्वे सित क्रियापेक्षाभावान्मोहमात्रव्यवहितत्वाच्च न तत्र क्रियापेक्षा                                                                                                  | २८         |
| युक्ता । यदि च क्रियासापेक्षं कैवल्यमिष्टं न तर्हि तदात्मस्वरूपं सिद्धचेत् क्रियापेक्षस्यानात्म-<br>त्वादित्यर्थः ॥ १४ ॥                                                                           | मित्री     |
| चिदेकरसत्वाद्विभागादिमलाभावाच्च सदा शुद्धत्वमात्मनः श्रद्धेयमित्याह—खिमविति ।                                                                                                                      | 2          |
| एवंविधा चेदेषा ज्ञप्तिस्तर्हि जायते नश्यतीत्यादिप्रतीतिस्तत्र कथमित्याशङ्क्रचाह—चक्षुरादीति ॥१५॥                                                                                                   | 33         |
| १. मा गी ११।                                                                                                                                                                                       | 9          |

दक्षिणस्या द्वस्य फलमाह—हूयन्त इति ॥ २३ ॥

१. सदैकभुक् - मू० पा०।

### उपदेशसाहस्री

| दृश्यत्वादहमित्येष नात्मधर्मी घटादिवत्।                                                                                                                |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| तथाऽन्ये प्रत्यया ज्ञेया दोषाश्चात्माऽमलो हातः ॥१६॥                                                                                                    |              |
| सर्वप्रत्ययसाक्षित्वाद्विकारी च सर्वगः।                                                                                                                |              |
| विक्रियेत यदि द्रष्टा बुद्धचादीवाल्पविद्भवेत् ॥१७॥                                                                                                     | ~            |
| न दृष्ट्रिं प्यते द्रष्टुश्चक्षुरादेर्यथैव तत्।                                                                                                        | 8            |
|                                                                                                                                                        |              |
| नहि द्रष्डिरिति हचुक्तं तस्माद्द्रष्टा सदैकदक् ॥१८॥                                                                                                    |              |
| सङ्घातो बाडिस्म भूतानां करणानां तथैव च।                                                                                                                |              |
| व्यस्तं वाडन्यतमो वाडस्मि को वाडस्मीति विचारयेत्॥१९॥                                                                                                   | 6            |
| व्यस्तं नाहं समस्तं वा भूतमिन्द्रियमेव वा।                                                                                                             |              |
| ज्ञेयत्वात्करणत्वाच्च ज्ञाताऽन्योऽस्माद्घटादिवत् ॥२०॥                                                                                                  |              |
| आत्माग्नेरिन्धना बुद्धिरविद्याकामकर्मभिः।                                                                                                              |              |
| दीपिता प्रज्वलत्येषा द्वारैः श्रोत्रादिभिः सदा ॥२१॥                                                                                                    | १२           |
| कार्या विश्वणाक्षिप्रधानेषु कि यदा । बुद्धिविंचेष्टते । अक्षेत्रकारकार                                                                                 |              |
| विषयैहिविषा दीप्ता ह्यात्माग्निः स्थूलभ्रक्तदा ॥२२॥                                                                                                    |              |
| विषयहावेषा दासा खारमाग्याः स्यूलकुराद्या । १९११                                                                                                        | TECIP        |
| हूयन्ते तु हवींपीति रूपादिग्रहणे स्मरन्।                                                                                                               | TO P         |
| अरागद्वेष आत्माग्नौ जाग्रद्दोषैर्न लिप्यते ॥२३॥                                                                                                        | १६           |
| यदमलत्वमात्मनो दिशतं तत्प्रपञ्चयति—दृश्यत्वादिति । प्रत्ययशब्देन परिणामा गृह्यन्ते । दोषा<br>रागादयः ॥ १६ ॥                                            |              |
| अहमादेरात्मधर्मत्वाभावेऽपि नात्मनो विशुद्धिः सिद्धचिति विकारित्वात्परिच्छिन्नत्वाच्चेत्या-                                                             | ) law        |
| शङ्क्र <mark>चाह—सर्वेति । विक्रियावत्त्वे च सर्वसाक्षित्वानुपपत्तिरित्याह—विक्रियेति । ।। १७ ।।</mark>                                                | 20           |
| आत्मनोऽपि बुद्धचादिवदल्पप्रकाशकत्वमेव ज्ञानस्य साधनाधीनस्योत्पत्तिविनाशवत्त्वादित्या-                                                                  | -Afri        |
| शङ्क्रचाह—नेति । भुङ्के पश्यतीति भुक्साक्षीत्यर्थः ।। १८।।                                                                                             | ल्या न       |
| यस्मादात्मा शुद्धस्वभावोऽपि सन्नुपाधिसम्बन्धादन्यथा प्रतीयते तस्मादात्मानं ब्रह्मत्वेन<br>प्रतिपत्तुं पदार्थाविवेकं कुर्यादित्याह—संघातो वेति । ॥ १९ ॥ | 200          |
| प्रातपत्तु पदायाववक कुया।दत्याह—संघाता वात । ॥ १९ ॥                                                                                                    | 58           |
| विचारफलं पदार्थविवेकं कथयति—व्यस्तमिति ॥ २० ॥<br>व्यस्तमिति पदार्थविवेकं <sup>३</sup> दर्शयित्वेदानीमवस्थात्रयविवेकद्वारा तत्साक्षिणस्तुरीयस्याधिगम-   | THIS         |
| प्रकारं दर्शयति आत्माग्नेरिति। आत्मैवाग्निरिध्यते दीप्यते व्यवहारयोग्यः क्रियते यया सा                                                                 | FIN          |
| बुद्धिरिवद्यादिभिः प्रेरिता गवाक्षनिस्मृतदीर्घप्रभान्यानेन परिणमते तज्जागरितमित्यर्थः ॥ २१ ॥                                                           | 25           |
| तदा चात्मा स्थलपदार्थंदर्शी भवतीत्याह—दक्षिणेति ॥ २२ ॥                                                                                                 | 1 180<br>57m |
| दक्षिणस्याः इस्य श्रेष्ठत्वप्रसिद्धेदेक्षिणाक्षि द्वारेष प्रयानिमत्यवधेयम् । उक्तज्ञानवतोऽवान्तर-                                                      |              |

३२

२. संक्षेपतो दर्शयत्वा—क

#### नान्यदन्यतप्रकरणम्

| मानसे तु गृहे व्यक्तः सोऽविद्याकर्मवासनाम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पश्यंस्तैजस आत्मोक्तः स्वयंज्योतिः प्रकाशिता ॥२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| विषया वासना वापि चोद्यन्ते नैव कर्मभिः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| यदा बुद्धौ तदा ज्ञेयः प्राज्ञ आत्मा ह्यनन्यदक् ॥२५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| मनोबुद्धीन्द्रियाणां च ह्यवस्थाः कर्मचोदिताः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| चैतन्येनैव भास्यन्ते रविणेव घटाद्यः ॥२६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| तत्रैवं सति बुद्धीर्ज्ञ आत्मभासाऽवभासयन् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कर्ता तासां यदर्थास्ता मृहेरेवाभिधीयते ॥२७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सर्वज्ञोऽप्यत एव स्यात्स्वेन भासाऽवभासयन्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सर्वे सर्विक्रियाहेतोः सर्वेक्रुत्त्वं तथाऽऽत्मनः ॥२८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सोपाधिरचैवसात्मोक्तो निरुपाख्योऽनपाधिकः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| चेतनोऽचेतनो वापि कर्ताऽकर्ता गतोऽगतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | and the same of th |
| बद्धो मुक्तस्तथा चैकोऽनेकः शुद्धोऽन्यथेति वा ॥३०॥ 💯 💯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अप्राप्येव निवर्तन्ते वाची धीभिः सहैव त ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1735<br>1735                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| निगुणत्वात् क्रियामावाद्विशेषाणामभावतः ॥३१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| the second secon |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

जागरितावस्थामुक्तवा स्वप्नावस्थामुपन्यस्यति—मानसे त्विति ॥ २४ ॥ अस्त्री हिन्स विकास सुर्प्ति दर्शयति—विषयेति । अन्यदात्मव्यतिरिक्तं विषयं संस्कारं वा न पश्यतीत्यनन्य-हगुच्यते ॥ २५॥

अवस्थात्रयसाक्षिणं तूरीयं नित्यविज्ञप्तिमात्रमात्मानमुदाहरति—मन इति ॥ २६ ॥ यद्यात्मा निर्विकारः साक्षी कथं तर्हि बुद्धीनां कर्तोच्यते तत्राह—तत्रैविमिति । तस्मिन्नात्मिन निर्विकारे मोहेनावस्थात्रयेऽध्यस्ते सति यस्यात्मनः सुखदुःखप्रतिभासार्था बुद्धयः स्वीक्रियन्ते स ताइचैतन्याभासेन प्रकाशयित्रविकारोऽपि मृढैः शास्त्राचार्योपदेशरिहतैरेव बुद्धीनां कर्तेति व्यपदिश्यत इत्यर्थः ॥ २७ ॥

ज्ञातृत्वव्यपदेशं दर्शयित्वा सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वव्यपदेशमपि मिविकारस्यात्मनो दर्शयति— सर्वज्ञ इति ।। २८।।

सर्वज्ञत्वादिव्यपदेशोऽभ्युपगतश्चेत्तथैवात्मा परमार्थतः स्यादित्याशङ्क्रवाह सोपाधिरिति । निरुपाधिकस्य निरुपाख्यत्वं व्यनिक्त-तिमिति ॥ २९ ॥

मनो वाक् च नाप्नुतस्तमित्युक्तं व्यक्तीकरोत्ति—चेतन इति ।। ३० ॥

अप्राप्येवेति च । कस्माद्वाचो धियरचाप्राप्य निवर्तन्त इत्याराङ्क्य परमार्थतः प्रवृत्तिद्वारा-भावादित्याह—निर्गुणत्वेति । विशेषा गोधनादयः । आत्मिनि शब्द प्रवृत्तिहेतूनां षष्ट्यादीनां बुद्धि-प्रवृत्तिहेतुनां रूपादीनां परमार्थतोऽभावादारोपितरूपैरेतैः सर्वोऽपि व्यवहारस्तत्र सिद्धचतीत्यर्थः ॥३१॥

| व्यापकं सर्वती व्योम मूर्तैः सर्वे वियोजितम् ।                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यथा तद्वदिहात्मानं विद्याच्छुद्धं परं पदम् ॥३२॥                                                    |
| दृष्टं हित्वा स्पृतिं तस्मिन्सर्वग्रश्च तमस्त्यजेत्।                                               |
| सर्वदुग्ज्योतिषा युक्तो दिनकुच्छावेरं यथा।।३३।।                                                    |
| रूपस्मृत्यन्धकारार्थाः प्रत्यया यस्य गोचराः।                                                       |
| स एवात्मा समो द्रष्टा सर्वभूतेषु सर्वगः ॥३४॥                                                       |
| आत्मबुद्धिमनश्रक्षुर्विषयालोकसङ्गमात् ।                                                            |
| विचित्रो जायते बुद्धेः प्रत्ययोऽज्ञानलक्षणः ॥३५॥                                                   |
| विविच्यास्मात्स्वमात्मानं विद्याच्छुद्धं परं पदम् ।<br>द्रष्टारं सर्वभूतस्थं समं सर्वभयातिगम् ॥३६॥ |
|                                                                                                    |
| समस्तं सर्वगं शान्तं विमलं व्योमवत्स्थतम्।                                                         |
| निष्करं निष्क्रियं सर्वे नित्यं द्वन्द्वैर्विवर्जितम् ॥३७॥                                         |

तर्हि किलक्षणः समारोपितषष्ठचादिद्वारेण प्रतिवक्तव्यः स्यादित्याकाङ्क्षायामाह— सत्यज्ञानादिलक्षणं ब्रह्म जानीयादि-वेदान्तसमयेऽवस्थात्रयसाक्षिणमात्मानं व्यापकमिति । इह त्यर्थः ॥ ३२ ॥

एवमात्मानं ज्ञात्वा पुनरवस्थात्रयाभिमानं परित्यजेदित्याह—दृब्दं हित्वेति । दृष्टं जागरितं तिस्मन्दृष्टे स्मृति स्वप्नं हित्वा सर्वं जागरितादि ग्रस्यते येन तमसा तत्सर्वग्रः तत् तमः सुषुप्तं त्यजेत्। कोऽसावित्यपेक्षायामाह—सर्वदृगिति । सर्वसाक्षी प्रत्यगात्मा ज्योतिषा ब्रह्मणा स्वयमेकीभूतः सवितेव शार्वरं तमो यथोक्तं सुषुप्तं तमो वर्जयेदित्यर्थः ॥ ३३ ॥

उक्तमेव त्यागप्रकारं प्रकटयति — रूपेति । यच्चक्षुरादिना रूप्यते तज्जागरितं रूपमुच्यते । स्मृतिः स्वप्नः संस्कारजत्वात् । अन्धकारः सुप्तं तमोरूपत्वात् । तेऽर्था येषां प्रत्ययानां ते यस्य वेद्याः स एवात्मा निर्विशेषोऽनविच्छन्नश्चेति ज्ञात्वा पूर्वोपदिष्टं द्रष्ट्रादि त्यजेदित्यर्थः ॥ ३४ ॥

आत्मा चेदुकस्वभावोऽभ्युपगम्यते कृतस्तत्र विचित्रः संसारप्रत्ययो जायते तत्राह—आत्मेति। अविद्यापरिकल्पितोपाधीनामात्मनश्च विवेकानुपलब्धेरनर्थात्मको विचित्रः संसारप्रत्ययो त्यर्थः ॥ ३५ ॥

अज्ञानकल्पितोपाध्यविवेकादात्मनो विचित्रसंसारानर्थः स्यादिति स्थिते मुमुक्षुणा दर्शयति-विविच्येति । पञ्चम्या बुद्धचादिरुच्यते ॥ ३६ ॥

वेद्यमेवात्मरूपं विशिनष्टि समस्तिमिति । समस्तशब्दस्य सर्वशब्दस्य च ब्रह्मात्मद्वये विशेष-प्रतिपत्त्यर्थंत्वादपूनरुक्तता । येऽत्र विधिमुखेन निषेधमुखेन च विदोषा निर्दिश्यन्ते तानशेषानेव साक्षिणि त्वंपदार्थे तत्पदार्थे च ब्रह्मण्यनुसन्धाय तुल्यलक्षणत्वमनयोनिश्चित्य तत्त्वमसिवाक्यादहं ब्रह्मोति निश्चिन्यादित्यर्थः ॥ ३७॥

83

8

6

20

#### **उपदेशसाहस्री**

सत्तामात्रे प्रकाशस्य कर्ताऽऽदित्यादिरिष्यते । घटादिव्यक्तितो यद्वत्तद्वोधात्मनीष्यताम् ॥४५॥ विलात्सप्स्य निर्याणे सूर्यो यहत्प्रकाशकः। प्रयत्नेन विना तद्वज्ज्ञाताऽऽत्मा वोधरूपतः ॥४६॥ दग्धैवमुष्णः सत्तायां तद्वद्वोधात्मनीष्यताम् । सत्येव यदुपाधौ तु ज्ञाते सपे इवोत्थिते ॥४७॥ ज्ञाताऽयत्नोऽपि तद्वज्ज्ञः कर्ता आमकवद्भवेत्। स्वरूपेण स्वयं नात्मा ज्ञेयोऽज्ञेयोऽथवा ततः ॥४८॥ विदिताविदिताभ्यां तदन्यदेवेति शासनात्। बन्धमोक्षादयो भावास्तद्वदात्मनि कल्पिताः ॥४९॥ यथा सूर्ये प्रभारूपाविशेषतः। बोधरूपाविशेषान्न बोधाबोधौ तथाऽऽत्मनि ॥५०॥

85

6

कथं तर्हि प्रकाशस्वरूपस्यादित्यस्य प्रकाशियतुत्वमात्मनश्च बोधमात्रस्वभावस्य बोद्धत्वं व्यपदिश्यते तत्राह—सत्तेति ॥ ४५ ॥

स्वगतविक्रियामन्तरेणादित्यस्यात्मनश्च विलादिति ॥ ४६ ॥

प्रकाशकत्वमित्येतदृहष्टान्तेन विस्पष्टयति-

उपाधिभावे कर्तृत्वव्यपदेशात्तदभावेऽभावादुपाधिनिबन्धनमेव कर्तृत्विमिति दर्शयितुमपरमुदा-हरणमाह—दग्धैविमिति। यथा प्रकाश्यसिन्नि निन्यापारोऽपि सविता प्रकाशको न्यपदिस्यते तथा दाह्यसन्निधावुष्णस्याग्नेः सत्तामात्रेण स दग्धोच्यते । तथा बोधस्वरूपेऽपि बोध्यसन्निधिमात्रेण बोद्धत्व-

मिष्यताम् । यस्मादुपाधौ ज्ञाने सत्येवात्मा ज्ञातोच्यते । यथा बिलादुत्थिते सर्पे सविता प्रकाशकः कथ्यते । तस्मादुपाधिभावे कर्तृत्वव्यपदेशादौपचारिकः तद्व्यपदेशः सिद्ध्यतीत्यर्थः ॥ ४७ ॥

अौपाधिकं ज्ञातृत्वमुक्त्वा दृष्टान्तेन कर्तृत्वमि नात्मनः स्वतोऽस्तीत्याह—ज्ञातेति । मात्मा स्वगतप्रयत्नरहितोऽपि सत्येवोपाधौ ज्ञाता व्याख्यातस्तथाऽयमात्मा स्वगतविक्रियाशून्योऽपि सिन्निधिमात्रेण कारकाणि प्रवर्तयन् क्रियाणां कर्ता भवतीत्यर्थः। यथा भ्रामकः स्वगतचलनेन विकलो छोहस्य प्रेरको दृष्टस्तथाऽऽत्मा निश्चलोऽपि चिदाभासोपेतस्य मोहादेः परिणामापेक्षया कर्ता भवेदित्याह भ्रामकविति । यस्मादयमात्मा परमार्थतो न कस्यचिदिप ज्ञाता कर्ता वा ततः स्वरूपेण स्वेन स्वयमात्मा न ज्ञेयो नाप्यज्ञेयो न कार्यो नापि प्राप्यो हेयो वेति सर्वंविशेषशून्यता तस्य सिद्धेत्याह— स्वरूपेणेति ॥ ४८॥

आत्मिन ज्ञेयत्वाद्यभावम्क्तमेव साधयत्ति-विदितेति । यथाऽऽत्मिन ज्ञातृत्वं कर्तृत्वं कार्यत्वं कारणत्व-मित्यादि सर्वं कल्पितमेवेत्युक्तं तथा बन्धो मोक्षः छिन्नो भिन्नः सुखी दुःखीत्यादयोऽपि भावास्तत्र विकास कल्पिता वस्तुतो न सन्तीत्याह—बन्धेति ॥ ४९ ॥

बन्धमोक्षयोरात्मनि कल्पितत्वे दृष्टान्तपूर्वकं हेतुमाह—नाहोरात्र इति ॥ ५० ॥ हिन्ति । १० ॥

पाधिवप्रकरणम

यथोक्तं ब्रह्म यो यथोक्तेन विधाने

| l pr | वेद  | हानी  | पादान | वर्जितम् | (SIPPLE  |  |
|------|------|-------|-------|----------|----------|--|
| न    | स    | सत्यं | नैव   | जायते    | 118811   |  |
| पां  | तितो | नैव   | হা    | क्नयात   | नेकामहाह |  |

जन्ममृत्युप्रवाहेषु इत उद्धर्तुमात्मानं ज्ञानादन्येन केनचित् ॥४२॥ "भिद्यते हृदयग्रन्थिश्छद्यन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दष्ट" इति श्रुतेः ॥ ४३॥

सर्वतो विम्रुक्तदेहं पदमम्बरोपमम्। ममाहमित्येतदपोह्य सदृष्टशास्त्रानुमितिभ्य ईरितं विम्रुच्यतेऽस्मिन्यदि निश्चितो नरः ॥४४॥

## ॥ पार्थिवप्रकरणम् ॥ १६ ॥

पार्थिवः कठिनो धातुर्द्रवो देहे स्मृतोऽम्मयः। पक्तिचेष्टावकाशाः स्युर्विह्ववाय्वम्बरोद्भवाः ॥ १ ॥

उक्तवस्तूपरिज्ञानफलं कथयति—यथोक्तमिति ॥ ५१॥ यथोक्तप्रयोजनं प्रकारान्तरेणापि सम्भावितमिति कृतमनेन ब्रह्मात्मज्ञानेनेत्याशङ्क्र्याह-जन्मेति ॥ ५२ ॥

ज्ञानादेव तु मोक्षो नोपायान्तरेणेत्यत्र प्रमाणमाह—भिद्यत इति ॥ ५३ ॥ प्रकरणार्थं सिक्षप्योपसंहरति—ममाहमिति ।

सर्वतः सर्वात्मना ममाहमित्येतिनमध्याज्ञानं सकारणं निराकृत्य सम्यग्दृष्टशास्त्रभ्यस्तथा-विधानुमानेभ्यरच यत्परं पदं विमुक्तदेहद्वयं गगनवदनविच्छन्नत्वादिलक्षणमस्माभिरुदीरितम् । अस्मि-न्यदि ममुक्षुनिश्चितो भवेत्तदा विमुच्यते मुक्तबन्धनः स्वाराज्ये स्थितो भवतीत्यर्थः ॥ ५४ ॥

।। व्याख्यातं नान्यदन्यत्प्रकरणम् पञ्चदशम् ।।

### ाष्ट्रिक विकास पार्थिवप्रकर्णस् 📉 🕬

पूर्विस्मिन्प्रकरणे स्वयूथ्यपक्षप्रतिक्षेपमुखेन ब्रह्मात्मैकत्वज्ञानमेव स्वरूपावस्थानलक्षणं मोक्षसाधन-मिति प्रतिपादितम् । अधुना सर्वतार्किकमतप्रतिषेधेन मुमुक्षुं स्वाराज्ये स्थापियतुं प्रकरणान्तरं कुर्वन्नादौ स्थलशरीरमात्मेति लोकायतमतं प्रत्याह—पाथिव इति। यो हि देहे कठिनो धातुर्दश्यते स पार्थिवो विवेकिभिरिष्टो यश्च द्रवो धातुः सोऽम्मयोऽभ्युपगतः । ये च पक्तिश्चेष्टाऽवकाशश्चेत्यत्र प्रतीयन्ते ते क्रमेण वह्नेवियोरम्बराच्चोद्भवन्तोऽभ्युपगम्यन्ते । तस्माद्भृतपञ्चकभागस्य स्थूलदेहस्य बाह्यभूतवदात्मत्वानुपपत्तिरित्यर्थः ॥ १ ॥

#### उपदेशसाहस्री

घाणादीनि तदर्शश्च पृथिन्यादिगुणाः क्रमात् । रूपालोकवदिष्टं हि सजातीयाथेमिन्द्रियम् ॥ २ ॥ वाक्पाण्यादीनि कर्मणे। बुद्ध चर्थान्या हरेतानि तद्विकल्पार्थमन्तःस्थं मन एकादशं भवेत्।। ३॥ निश्रयार्था भवेद्बुद्धिस्तां सर्वार्थानुभाविनीम् । ज्ञाताऽऽत्मोक्तः स्वरूपेण ज्योतिषा व्यञ्जयनसदा ॥ ४ ॥ व्यञ्जकस्त यथाऽऽलोको व्यङ्गचस्याकारतां गतः। व्यतिकीणींऽप्यसंकीणस्तद्वज्ज्ञः प्रत्ययैः स्थितो दीपो यथाऽयत्नः प्राप्तं सर्वे प्रकाशयेत्। शब्दाद्याकारबुद्धीर्ज्ञः त्राप्तास्तद्वत्प्रपश्यति ॥ ६ ॥

83

इन्द्रियाण्यात्मेत्यपरो लोकायतः तं प्रत्याह—झाणादीनोति । झाणं पार्थिवं, रूपादिष् गन्धस्यैव व्यञ्जकत्वात् हिङ्गुवत् । एवं रसनमप्याप्यं रसादिषु रसस्यैव व्यञ्जकत्वात् आस्योदकवत् । चक्षुस्तैजसं रूपादिषु रूपस्यैव व्यञ्जकत्वात् दीपवत् । त्वग्वायवीया स्पर्शादिषु स्पर्शस्यैवाभिव्यञ्जकत्वात् । व्यजनवायवत् । श्रोत्रमाकाशीयं शब्दादिषु शब्दस्यैव व्यञ्जकत्वात् वेणुविवरवत् इति भौतिकत्वानु-मानात् घटादिवदनात्मत्विमिन्द्रियाणामित्यर्थः। यथा तैजसस्य रूपस्य प्रकाशको दीपादिस्तैजसो हृष्टस्तथा यदिन्द्रियं यज्जातीयमर्थं प्रकाशयति तत्तज्जातीयं भवितुमर्हतीत्युक्तमनुमानजातं सूचयति— रूपालोकवदिति ॥ २॥

38

इन्द्रियाणां करणत्वादनाः मत्वं कार्यं कथने नैकादशत्विनियमं च कथयति — ब्रुद्धचर्थानीति । कर्मणे वचनादानिवहरणोत्सर्गानन्दाख्याय । तेषामिन्द्रियाणां विषयविकल्पार्थं क्रमेण गन्धादिज्ञान-सिद्धवर्थमेकादशं मनो भवेत्। अन्यथा कदलीफलादौ हस्तविन्यस्ते पुनरास्वाद्यमाने युगपदनेकार्थ- 🕬 सम्प्रयोगादनेकज्ञानप्रसङ्गादित्यर्थः ॥ ३ ॥

20

वृदिर्नात्मा करणत्वाद्दीपवदिति बौद्धं प्रत्याह—निश्चयार्थेति । सा स्वसंवेद्येत्यपि वक्तुं न शक्यमित्याह—तामिति । रूपालोकयोर्भास्यभासकयोर्भेदो यथा तद्वदात्मा सर्वार्थग्राहिकां बुद्धि स्वरूपेण ज्योतिषा व्यञ्जयन्सदा बुद्धेविलक्षणः सिद्धचतीः यर्थः ॥ ४ ॥

28

यदा बुद्धेरात्मा प्रकाशकोऽभिमतस्तदा तया संसर्गादशुद्धिरापद्येतेत्याशङ्क्रवाह—व्यञ्जक इति। यथा दीपादिरालोको व्यङ्गचस्य घटादेः समानतां गतो व्यतिकीर्णवदुपलक्षितोऽपि वस्तुतोऽसङ्कीर्णः गृह्यते । तद्वदात्मा प्रत्ययैः बुद्धिपरिणामैर्बुद्धचा च सङ्कीर्णवदुपलब्धोऽपि वस्तुतोऽसङ्कीर्णः शुद्धः सिद्धचती-

बुद्धचादेरत्यन्तविलक्षणो निर्व्यापारक्चेदात्मा कथं बुद्धचादि भासयेदित्याशङ्कच दृष्टान्तेनोत्तर-माह—स्थितो दीप इति ॥ ६ ॥

१. एवकारः मनसि व्यमिचारवारणाय । ततश्च स्वरूपासिद्धिः घ्राणस्य गन्धत्वगन्धाभावव्यंजकत्वेन गन्धेतराव्यव्यक्तवस्य एवकारार्थस्य तस्मिन्नसंभवात् । अतः रूपादिषु मध्ये इत्युक्तम् । एवमग्रेपि योजनीयम् ।

२. बन्यथा दीर्घचन्त्रुलीमक्षणादौ युगपत् सर्वेन्द्रियजन्यज्ञानानि स्युः इत्यपि वेद्यम् ।

#### पाथिवप्रकरणम्

श्रीरेन्द्रियसंघात आत्मत्वेन गतां धियम् ।
नित्यात्मज्योतिषा दीप्तां विशिषन्ति सुखादयः ॥ ७ ॥
श्रिरोदुःखादिनाऽऽत्मानं दुःख्यस्मीति हि पश्यति ।
द्रष्टाऽन्यो दुःखिनो दश्याद्द्रष्टृत्वाच्च न दुःख्यसौ ॥ ८ ॥
दुःखी स्याद्दुःख्यहंमानाद्दुःखिनो दर्शनान्न वा ।
संहतेऽङ्गादिभिद्रिष्टा दुःखी दुःखस्य नैव सः ॥ ९ ॥
चक्षुर्वत्कर्मकर्तृत्वं स्याच्चेन्नानेकमेव तत् ।
संहतं च ततो नात्मा द्रष्टृत्वात्कमेतां व्रजेत् ॥१०॥
ज्ञानयत्नाद्यनेकत्वमात्मनोऽपि मतं यदि ।
नैकज्ञानगुणत्वाचु ज्योतिर्वत्तस्य कर्मता ॥११॥

80

6

तथापि मुखित्वादिस्मरणादात्मनः शुद्धिरसिद्धेत्याशङ्कवाह—शरीरेन्द्रियेति ॥ ७॥

शरीरादिसम्बन्धिनीं धियं सुखादयो विशिषन्ति नात्मानमिति कृतो निश्चय इत्याशङ्क्र्याह— १२ शिर इति । देहावयवगतेन दुःखेनात्मानं दुःख्यस्मीति यस्मादुपलभते तस्माद्देहादिष्वात्मत्वेन गता बुद्धिरेव दुःखिनी । तद्द्रष्टा तु दुःखिनो दृश्याद्विलक्षणो न दुःखी भवितुमुत्सहते । द्रष्टृत्वादेव तस्य दुःखित्वानुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ८॥

दुःखित्वानुपपत्तिरत्यथः ॥ ८॥ द्रष्ट्यति इष्ट्यति इष्ट्यति । किमयमात्मा दुःखपरिणामवत्यहः १६ मित्यभिमानाद् दुःखो स्यात् । किंवा परिणामिनो दुःखिनः साक्षित्वान्न स्वयं दुःखोति विवेक्तव्यम् । तत्राद्ये गौरोऽहमितिवदहमभिमानस्य भ्रान्त्यापि सम्भवान्नास्ति वस्तुतो दुःखितेति मत्वा द्वितीयं प्रत्याह—संहत इति । हस्तादिभिदेंहावयवैद्याणादिभिश्चेन्द्रियैः संयुक्ते यद्दुःखं तस्य साक्षी नैव दुःखी भिवतुमहिति । मध्यस्थस्योदासीनस्य लोके कार्यान्वयादर्शनादित्यर्थः ॥ ९॥ २०

दुःखिनोऽपि द्रष्टृत्वेऽपि दुःखित्वमात्मनो युक्तमिति शङ्कते—चक्षुवंदिति । यथा चक्षुषो दर्पणस्थ-तया दृश्यत्वं, तस्यैव बिह्रदबस्थानेन द्रष्टृत्वं, तथाऽऽत्मनोऽपि दृश्यत्वं द्रष्टृत्वं च स्यादित्यर्थः । गोलकां-शस्य दर्पणस्थस्य दृश्यत्वं, शिक्तमत्त्वांशस्य मुखनिविष्टस्य द्रष्टृत्विमिति दृष्टान्तस्योभयथात्वोपपत्तेनेदं प्रकृतानुगुणमुदाहरणिमत्यत्राह—नेति । चक्षुषश्च सावयवत्वादुक्तव्यवस्था युक्तेत्याह—संहतमिति । २१ आत्मा तु नानेकात्मको नापि देहादिभिः संहन्यते । ततो द्रष्टृत्वेन समाप्तत्वान्न कर्मतां गन्तुमर्हती-त्याह—तत इति ॥ १० ॥

आत्मनोऽपि ज्ञानादिभिरनेकात्मकत्वाद्भास्यभासकत्वं स्यादिति शङ्कते—ज्ञानेति । विज्ञानघन-श्रुतैरात्मनो ज्ञानेकस्वभावत्वान्नानेकात्मत्वम् । ततो ज्योतिर्वत्तस्य न स्वकर्मतेति दूषयति— २८ नेकेति । ।। ११ ।।

१. जातमात हीत प्रवास आयो । आहयन शरपपे ।

१. विज्ञानघन एवैवेभ्यो भूतेभ्यः वृ. २. ५.

#### उपदेशसाहस्री

ज्योतिषो द्योतकत्वेऽपि यद्वन्नात्मप्रकाशनम् । मेदेऽप्येवं समत्वाज्ज्ञ आत्मानं नैव पश्यति ॥१२॥ यद्धर्मा यः पदार्थो न तस्यैवेयात्स कर्मताम्। न ह्यात्मानं दहत्यग्निस्तथा नैव प्रकाशयेत् ॥१३॥ एतेनैवात्मनाऽऽत्मानी े ग्रहो बुद्धेर्निराकृतः। समत्वाद्धि निर्भेदत्वान युक्तैवं बुद्धरन्येन शुन्यतापि दृश्यता । युक्ताऽतो घटवत्तस्याः प्राक्सिद्धेश्च विकल्पतः ॥१५॥ अविकल्पं तदस्त्येव यत्पूर्व स्याद्विकल्पतः । विकल्पोत्पत्तिहेतुत्वाद्यदस्यैव त कारणम् ॥१६॥ अज्ञानं कल्पनामूलं संसारस्य नियामकम्। हित्वाऽऽत्मानं परं ब्रह्म विद्यान्मुक्तं सदाऽभयम् ॥१७॥

83

हृष्टान्तं व्याचष्टे—ज्यो<mark>तिष इति ।</mark> द्रव्यबोधांशभेदेऽप्येवं ज्योतिरंशयोरिव समत्वादात्मान-मात्मा नैव पश्यतीति दार्ष्ट्रान्तिकमाह—भेदेऽपीति ॥ १२ ॥

स्वरूपेणांशद्वारेण वा यद्यप्यात्मानमात्मा नैव पश्यति तथापि स्वगुणस्य ज्ञानस्य कर्मतां यास्यतीत्याशङक्याऽऽत्मा न स्वीयप्रकाशगोचरो वस्तृत्वात् विह्नविदत्याह—यद्वर्मेति ॥ १३ ॥

उक्तन्यायं बौद्धपक्षेऽप्यतिदिशति—एतेनैवेति । बुद्धेरात्मनः स्वरूपस्यात्मनः स्वेन ग्रहो यथोक्त-हष्टान्तेन निराकृतो न सिद्धचेदित्यर्थः । एकेनांशेन ग्राहकत्वमंशान्तरेण ग्राह्यत्वं बुद्धेरसिद्धमित्याह्— अंशोऽपीति । अंशोऽपि तस्य निरंशत्वान्न घटत इत्याह—निर्भेदत्वादिति ।। १४ ।।

शून्यवादं निराचष्टे—शून्यतेति । यथैकस्या बुद्धेर्गाह्यग्राहकता न युक्तेत्युक्तं एवमपरोक्षतया प्रतीयमानायास्तस्याः शून्यताऽपि न युक्ता । तेन घटादेरिवान्येन साक्षिणा ग्राह्यता बुद्धेरुक्ता । ततस्तस्याः साक्षिणि पर्यवसानान्न शून्यताशङ्केत्यर्थः । किञ्च तस्याः बुद्धेर्गाह्यग्राहकरूपविकल्पा-पेक्षायाः प्रागेव सुषुप्तादौ साक्षिणः सिद्धेर्नं शून्यता बुद्धेः सिद्धचेत् । अन्यथा परामर्शायोगादित्याह—प्रागिति ॥ १५ ॥

किञ्च यद्यस्यान्वयिकारणं दृष्टं तत्तस्मात्प्रागेव सिद्धमेष्टव्यम् । यथा घटादेरन्वयिकारणं मृदादिस्तस्मात्प्रागेव सिद्धम् । तथा सदनुविद्धस्य भेदजातस्य कारणं सदिप पूर्वसिद्धमस्तीत्याह्—अविकल्पमिति ॥ १६ ॥

समस्तविकल्परहितं ब्रह्म कथं विकल्पस्य कारणिमत्याशङ्क्याज्ञानद्वारा तस्य कारणत्वमाह् —अज्ञानिमिति । र्ताह ब्रह्म किमज्ञानिविशिष्टमेव द्रष्टव्यं नेत्याह—हिस्वेति । अज्ञानं सकार्यं हित्वा तत्साक्षिणमात्मानं तत्त्वमितवाक्यादहं ब्रह्मास्मीत्युक्तलक्षणं ब्रह्म विद्यादित्यर्थः ॥ १७ ॥

१. आत्मान इति प्रयोग आर्षे।। आत्मन इत्यर्थः।

| पाथिवप्रकरणम्                                                                                                                                                                                       | ५१            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| जाग्रत्स्वप्नौ तयोबींजं सुषुप्ताख्यं तमोमयम्।                                                                                                                                                       |               |
| अन्योन्यस्मिन्नसत्त्वाच्च नास्तीत्येतत्त्रयं त्यजेत् ॥१८॥                                                                                                                                           |               |
| आत्मबुद्धिमनश्चक्षुरालोकार्थादिसङ्करात् किर्                                                                                                                                                        |               |
| भ्रान्तिः स्यादात्मकर्मेति क्रियाणां सन्निपाततः ॥१९॥                                                                                                                                                | 8             |
| निमीलोन्मीलने स्थाने वायव्ये ते न चक्षुषः।                                                                                                                                                          |               |
| प्रकाशत्वान्मनस्येवं बुद्धौ न स्तः प्रकाशतः ॥२०॥                                                                                                                                                    |               |
|                                                                                                                                                                                                     |               |
| सङ्कल्पाध्यवसायौ तु मनोबुद्धचोर्यथा क्रमात्।                                                                                                                                                        |               |
| नेतरेतरधर्मत्वं सर्व चात्मनि कल्पितम्।।२१॥                                                                                                                                                          | ٤             |
| स्थानावच्छेददृष्टिः स्यादिन्द्रियाणां तदात्मताम् ।                                                                                                                                                  |               |
| गता धीस्तां हि पश्यन् हो देहमात्र इवेक्ष्यते ॥२२॥                                                                                                                                                   |               |
| मानिक श्रिणिकं हि तदत्यर्थं धर्ममात्रं निरन्त्रम् । किर्मानिक निरम्                                                                                                                                 |               |
| ु साह्ययादीपवत्तद्वीस्तच्छान्तिः पुरुषार्थता ॥२३॥ हिन् हिन्                                                                                                                                         |               |
| संसारिनयामकमज्ञानं हित्वा वेद्यो ब्रह्मत्वेनात्मा चेत्तर्हि कः संसारस्तस्य वा कारणमज्ञानं                                                                                                           | माद्रमा स     |
| किलक्षणं ततो वा कथं विवेकः स्यादित्याशङ्क्याह—जाग्रदिति । अन्योन्यव्यभिचारित्वाद्दृश्यत्वाच्च<br>रज्जुसर्पवद्वस्तु न भवतीति ज्ञात्वा सर्वमेतत्त्यजेदित्यर्थः ॥ १८ ॥                                 | म् विश्वभाव । |
|                                                                                                                                                                                                     | १६            |
|                                                                                                                                                                                                     | dappe pe      |
| ऽस्ति कर्मेति भ्रान्तिः स्यात्तते आत्मनः स्वतो निष्क्रियत्वान्निष्क्रियब्रह्मत्वमविरुद्धमित्यर्थः ।। १९ ।।                                                                                          |               |
| अन्यव्यापारस्यान्यत्रारोपे दृष्टान्तमाह—निमीलोन्मीलने इति । ये गोलकस्थाने निमीलोन्मीलने                                                                                                             | वस्थानात्     |
| हुष्टे ते वायुकार्ये क्रियात्मकस्य वायोस्तदाश्रयत्वसंभवान्न चक्षुषः तस्य प्रकाशरूपत्वात् क्रियाश्रयत्वा-                                                                                            | २०            |
| नुपपत्तेस्तथापि तत्रारोप्येते । तथा मनसि बुद्धौ च चलनाचलने न स्वतो विद्येते प्रकाशरूपत्वात्तथा-                                                                                                     | शहुकां साह    |
| प्यारोप्येते । चञ्चलं मनः स्थिरा बुद्धिरिति व्यपदेशदर्शनादित्यर्थः ॥ २० ॥  मनोबुद्धचोरसाधारणधर्मप्रदर्शनपूर्वकं दार्ष्टीन्तिकं निगमयिति—सङ्कल्पेति ॥ २१ ॥                                           | Lienali       |
| आत्मनो देहपरिमाणत्वान्नानविच्छन्नब्रह्मत्वं संगच्छते, न च तत्कल्पितमिति दिगम्बर-                                                                                                                    | 312 K         |
| मतमाशङ्क्याह—स्थानेति । इन्द्रियाणामन्यत्र वृत्त्यभावाद्देहावच्छेदो गृह्यते । तेन तेषां देहपरिमाण-                                                                                                  | A STEVEN      |
| त्वात्सेन्द्रियदेहे तादात्म्यं गता बुद्धिरिति सापि मध्यमपरिमाणा । तां च पश्यन्नात्मा देहमात्र इव                                                                                                    | 角             |
| भ्रान्त्या दृश्यते । स्वरूपेण त्वनन्त एव । अन्यथा घटादिवदिनत्यत्वादिप्रसङ्गादित्यर्थः ॥ २२ ॥                                                                                                        | महील मान      |
| दिगम्बरमतं निराकुर्वता यदनन्तपरिमाणत्वमात्मनो दिशतं तदम्ष्यमाणः शाक्यः शङ्कते-क्षणिकं                                                                                                               | 25            |
| होति । तदिति ज्ञानं ज्ञेयं च गृह्यते । द्वित्रिक्षणस्थायित्वं परिहृत्य स्वरसभङ्गरत्वं दर्शयितुमत्यर्थमि-                                                                                            | STP BE        |
| त्युक्तम् । धर्ममात्रमिति मात्रचा स्थायि किञ्चिदधिष्ठानं नास्तीत्युच्यते । स्वरसभङ्गुरत्वे पूर्वोत्तरक्षणेष्व-                                                                                      | DE SERIES     |
| सद्बुद्धिः स्यादित्याशङ्क्र्याव्यवच्छेदेनोत्पद्यमानत्वान्मैवमित्याह—निरन्तरमिति । यदि क्षणिकं ज्ञानं ज्ञेयं                                                                                         | Helling W     |
| च कथं तदेवेदमिति प्रत्यभिज्ञानमित्याशङ्क्र्याह—सादृश्यादिति । तस्य स्थायित्वप्रतिभासस्य ग्राह्मग्राह-<br>कत्वमलस्य वाऽज्ञानस्य वा विद्यमाननापृतिभासस्य निवन्तिरेव मक्तिरित्याह—वक्कान्तिरिति ॥ २३ ॥ | 24            |

#### उपदेशसाहस्री

स्वाकारान्यावभासं च येषां रूपादि विद्यते। येषां नास्ति ततश्चान्यतपूर्वासङ्गतिरुच्यते ॥२४॥ बाह्याकारत्वतो ज्ञप्तेः स्मृत्यभावः सदा क्षणात् । क्षणिकत्वाच्च संस्कारं नैवाधत्ते क्वचित् धीः ॥२४॥ आधारस्याप्यसत्त्वाच्च 📁 तुल्यतानिर्निमत्ततः 🕕 🧖 स्थाने वा क्षणिकत्वस्य हानं स्यान्न तदिष्यते ॥२६॥ शान्तेश्चायत्नसिद्धत्वात्साधनोक्तिरनर्थिका पुकेकस्मिन्समाप्तत्वाच्छान्तेरन्यानपेश्वता अपेक्षा यदि भिन्नेऽपि परसंतान इष्यताम्। सर्वार्थे क्षणिके कसिंमस्तथाप्यन्यानपेक्षता ॥२८॥

बौद्धमतं दूषणविभागविज्ञानाय विविच्य कथयति—स्वाकारेति । स्वाकारस्यान्येन ज्ञानेनाव-भासोऽस्यास्तीति तत्तथोच्यते । तदिदं रूपादि येषां बाह्यार्थवादिनां विद्यते येषां च ज्ञानमात्र-वादिनां ज्ञानादन्यद्वस्तु नास्ति, चशब्दाद्येषां तर्दाप विज्ञानं वस्तुतो नास्ति शृन्यमेव सर्वमित्येत-दृर्शयति । पूर्वस्य बाह्यार्थवादस्यासंगतिरघटमानतोच्यते प्रथमित्यर्थः ।। २४ ॥ 🛒 💖 🙌 🤫 🎁

कथं बाह्यार्थवादस्याघटमानतेत्येतदाह—बाह्येति । क्षणिकत्वेन ज्ञेयसम्बन्धायोगाद् ज्ञप्तेरेव विज्ञानस्य बाह्याकारत्वप्रसङ्गात् विज्ञानवादापत्तेर्बाह्यार्थवादासिद्धिरित्यर्थः । किञ्च चैत्रानुभूते मैत्रस्य स्मृत्यदर्शनात्त्वन्मते स्मृत्यभावश्च सदा प्रसज्येत ।क्षणिकत्वादनुभिवतुः स्मर्तृश्चैकत्वासम्भवादित्याह— स्मृतीति । किञ्च, बुद्धेः संस्काराधायकत्वमिप नोपपद्यते । क्षणिकत्वादेव संस्काराधानकालेऽन-वस्थानात् । तथा च कथं संस्कारजन्या स्मृतिरित्याह—क्षणिकत्वाच्चेति ॥ २५॥

किञ्चाधारस्य स्थायिनोऽभावादिप संस्कारसमर्पकत्वं बुद्धेर्न सिद्धचतीत्याह—आधारस्येति । यदुक्तं साहरयप्रयुक्ता स्थायित्वभ्रान्तिरिति तत्राह—तुल्यतेति । गुणावयवसामान्याभावाद्द्रष्टुश्चासत्त्वा-तुल्यता न लभ्यते। प्राचीनयोगाननुषङ्गादित्यर्थः। यदि पूर्वापरक्षणयोः साहश्यद्रष्टा स्थायी किचदास्थीयते तत्राह स्थाने वेति । तच्छब्देन क्षणिकत्वस्य हानं परामृश्यते ॥ २६ ॥

यत्तु क्षणिकत्वादिभावनया स्थायित्वादिभ्रान्तिशान्तिर्मृक्तिरिति, तत्राह–शान्तेश्चेति । संततेरव-स्तुत्वादेकैकस्मिन्क्षणे च भ्रमाभावस्य स्वारसिकत्वान्न युक्ता शान्तेः साधनापेक्षेत्यर्थः ॥ २७॥

किञ्चास्मिन्पक्षे लोकेऽपि साध्यसाधनभावो न सिद्धचतीत्याह—अपेक्षेति । कार्यंकारणक्षणाना-मत्यन्तविलक्षणत्वाद्भिन्नेऽपि क्षीरादौ दध्याद्यपेक्षा यदि विवक्ष्यते तर्हि परसन्ताने सिकतादौ किमि-त्यपेक्षा नेष्यते । तथा च सिकताभ्योऽपि दिध जायेतेत्यतिप्रसिक्तिरत्यर्थः । प्रसिद्धचवष्टमभेनाति-प्रसङ्गपरिहारशङ्कामनुवदित—सर्वेति । सर्वजनस्यार्थे कार्यकारणभावलक्षणे विषये दिधक्षीरिमत्यादौ प्रसिद्धे यदेकं क्षणिकं क्षीरादि तत्रैवापेक्षा कार्यस्य दध्यादेः सिध्येत् । न यत्र क्वापि, प्रसिद्धिविरोधात्। तथा च कुतोऽतिप्रसक्तिरित्यर्थः । प्रसिद्धचाश्रयणेऽपि न चान्यापेक्षा युक्तेत्याह—तथापीति ।। २८ ।।

१, स्याद्द्रब्टा-मा । २. यथा-क ।

6

83

वाजातस्य वा विवासास्याप्रतिभाषाच्या विवासिका

| पाथवप्रकरणम्                                                                                                                                                                                       | Q:         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| तुल्यकालसमुद्भृतावितरेतरयोगिनौ हिल्लाहरू । हाक                                                                                                                                                     |            |
| योगाच्च संस्कृतो यस्तु सोऽन्यं हीक्षितुमहित ॥२९॥                                                                                                                                                   |            |
| मृषाध्यासस्तु यत्र स्यात्तन्नाशस्तत्र नो मतः विका                                                                                                                                                  |            |
| सर्वनाशो भवेद्यस्य मोक्षः कस्य फलं वद्।।३०॥                                                                                                                                                        | 8          |
| अस्ति तावत्स्वयं नाम ज्ञानं वात्माऽन्यदेव वा ।                                                                                                                                                     |            |
| भावाभावज्ञतस्तस्य नाभावस्त्वधिगम्यते ॥३१॥                                                                                                                                                          |            |
| येनाधिगम्यतेऽभावस्तत्सःस्यात्तका विद्धवेत् गिटाष्ट                                                                                                                                                 |            |
| भावाभावानभिज्ञत्वं लोकस्य स्याच चेष्यते ॥ ३,२॥                                                                                                                                                     | 6          |
| सद्सत्सद्सच्चेति । विकल्पात्प्राग्यदिष्यते ।                                                                                                                                                       |            |
| तद्रद्वेतं समत्वाचु नित्यं चान्यद्विकल्पितात्। ३३॥                                                                                                                                                 |            |
| विकल्पोद्भवतोऽसत्त्वं स्वप्नदृश्यवदिष्यताम् ।                                                                                                                                                      | Factor     |
| विकल्पोद्भवतोऽसत्त्वं स्वप्नदृश्यवदिष्यताम्।<br>द्वैतस्य प्रागसत्त्वाच्च सदसत्त्वादिकल्पनात्॥३४॥                                                                                                   | 59,42      |
| तत्र हेतुमाह जुल्यकालेति । एककालभाविनौ यौ पर्जन्याङ्करौ परस्परसम्बद्धौ तयोर्मध्ये                                                                                                                  | SHI        |
| पर्जन्यसम्बन्धाद्योऽङ्कुरः संस्कृतोऽतिशयमापन्नोऽस्ति सोऽन्यं पर्जन्यमपेक्षितुमर्हतीति प्रसिद्धम् । क्षणभज्जु-                                                                                      | TEIE,      |
| रवादे तु भिन्नकालत्वान्मिथः सम्बन्धाभावादुपकार्योपकारकत्वानुपपत्तेनिषेक्षा युक्तेत्यर्थः ॥ २९ ॥ विकास स्था स्था स्था स्था स्था स्था स्था स्                                                        |            |
| मोक्षानुपपत्तिरित्याशङ्क्र्याह—मृषेति । यत्र ब्रह्मात्मन्यविद्यया कर्तृत्वादिमिथ्याध्यासो भवति तत्राहं                                                                                             |            |
| ब्रह्मास्मोति ज्ञानादज्ञाननिवृत्तिद्वारा यथोक्ताध्यासनिवृत्तिरेवास्मत्पक्षे मोक्षो विवक्ष्यते । न हेयोपादेय-                                                                                       |            |
| रूपः संगृह्यते । तस्मादस्मत्पक्षे वस्तुतोऽनाघेयातिशयत्वेऽपि नास्ति मोक्षानुपपत्तिरित्यर्थः । शून्यवादे                                                                                             |            |
| दोषान्तरमाह्—सर्वेति । अधिष्ठानारोप्ययोरुभयोरपि नाशे फलाभावात्फलासिद्धेर्मोक्षासिद्धि-<br>रित्यर्थः ॥ ३० ॥                                                                                         | २०         |
| सर्वनाश एव मोक्षो बलादापतित । परमार्थस्यास्तित्वे मानाभावादित्याशङ्कचाह—अस्तीति ।                                                                                                                  | मुलाहत     |
| सर्ववादिभिः स्वयंप्रकाशं ज्ञानं आत्मा शून्यमित्यादिव्यपदेशैः स्वीकृतं परमार्थं वस्तु तावदेकमस्ति तस्य च                                                                                            |            |
| <mark>लोकिकभावाभावाभिज्ञ</mark> त्वान्नाभावोऽधिगम्यते केनापीत्यर्थः ॥ ३१॥                                                                                                                          | 28         |
| तस्यापि कस्यचिदभावो भावीत्याशङ्क्र्य तस्य सत्त्वप्राप्तेस्त्वत्पक्षनिवृत्ति रस्मत्पक्षप्राप्तिक्चेत्याह—<br>येनेति । सतोऽधिगन्तुरनङ्गोकारे लोकस्य विभागज्ञानानुपपत्तेः स्वानुभवविरोधः स्यादित्याह— |            |
| न चेदिति ॥ ३२ ॥                                                                                                                                                                                    | 17071576   |
| ननु यद्यपि भावाभावविभागज्ञमस्ति वस्तु किञ्चिदिति ज्ञातुं शक्यते तथापि कथमीदृशमिति                                                                                                                  | २८         |
| विशेषतस्तदिधगन्तुं शक्यमित्याशङ्क्ष्याह—सदिति । तदद्वैतमित्यत्र सदसदादेर्वैषम्यहेतोरभावादिति<br>हेतुमाह—समत्वादिति । तस्यैव विनाशरहितत्वं विशेषान्तरमाह—नित्यं चेति । सदसदादेर्विकल्पिता-          | श्रीक्षांम |
| हिलुमाह—सम्तिषादात । तत्थ्य विभागताहत्त्य विश्वविक्ति ।। ३३ ॥                                                                                                                                      | नवीवत      |
| नानारूपे द्वैतै प्रतीयमाने कथमिदमद्वैतमित्याशङ्क्ष्याह—विकल्पेति । द्वैतस्यासत्त्वं मिथ्यात्वं                                                                                                     | 32         |
| विकल्परूपेण भेदेनोद्भवनाज्जायमानत्वात्सदसत्वादिकल्पनात्प्रागसत्त्वाच्च स्वप्नवदेष्टब्यम् 🕒 अलो 🥬                                                                                                   |            |

#### उपदेशसाहस्री

वाचारम्भणशास्त्राच्च विकाराणां ह्यमाबता। मृत्योः स मृत्युमित्यादेर्भम मायेति च स्मृतेः ॥३४॥ विश्वद्धिश्वात एवास्य विकल्पाच्च विलक्षणः। उपादेयो न हेयोऽत आत्मा नान्येरकल्पितः ॥३६॥ अप्रकाशो यथाऽऽदित्ये नास्ति ज्योतिःस्वभावतः । नित्यवोधस्वरूपत्वान्नाज्ञानं तद्वदात्मिन ॥३७॥ तथाऽविक्रियरूपत्त्रान्नावस्थान्तरमात्मनः अध्या अवस्थान्तरवस्वे हि नाशोऽस्य स्यान्न संशयः ॥३८॥ मोक्षोऽवस्थान्तरं यस्य कृतकः स चलो ह्यतः। न संयोगो वियोगो वा मोक्षो युक्तः कथंचन ॥३९॥

6

83

भिन्नत्वात्कार्यंत्वात्कल्पनाकालमात्रभावित्वाच्च सम्मतविन्मध्यात्वं द्वैतस्य सिद्धमित्यद्वैतमविरुद्ध-मित्यर्थः ॥ ३४॥

न्यायतो द्वैतस्य मिथ्यात्वमुक्त्वा शास्त्रादिप तिनमथ्यात्वं सिद्धचतीत्याह—वाचारम्भणेति । "वाचारम्भणं विकारो नामधेयिम"ति वाक्यात्कार्यान्तत्त्वप्रतिपादकात्, "मृत्योः स मृत्युमाप्नो-ती''त्यादेनिन्दाश्रवणाच्च विकारसत्यत्वे तदयोगात् विकाराणामाकाशादीनां यतो मिथ्यात्वमवगम्यते तस्मादद्वितीयत्वमविरुद्धमित्यर्थः । किञ्च "दैवी<sup>३</sup> ह्योषा गुणमयी"त्युपक्रम्य मामेवेश्वरं परापरप्रकृति-वियुक्तमात्मत्वेन प्रपद्यन्ते ये ते मायामेतां तरन्तीति भगवदनुशासनान्मायायाः सकार्याया ब्रह्मात्मज्ञान-निरस्यत्वसिद्धेरिप सिद्धमद्वैतिमित्याह—ममेति ॥ ३५ ॥

द्वैतस्य मिथ्यात्वादेवाशुद्धिहेतोरभावादात्मनो विशुद्धिरिप सिद्धेत्याह—विशुद्धिरित । विकल्पो द्वैतं, ततो हेयोपादेयरूपाद्विलक्षणत्वादात्मनः स्वेनान्यैर्वा स्वयमुपादेयो हेयो वा [ न ] भिवत्-मुत्सहते । तस्मान्निर्विशेषो विशुद्धिचद्धातुरात्मेत्याह—विकल्पाच्चेति । किञ्चात्मा न केनिचदिप कल्प्यते तदिवषयत्वादतोऽपि सर्वविशेषशून्यः शुद्धः सिद्धचतीत्याह—नान्यैरिति ॥ ३६ ॥

कस्मादात्मा कल्पितो न भवतीत्याशङ्ख्य कल्पनाहेतोरज्ञानस्य वस्तुतस्तत्राभावादित्याह— अप्रकाश इति ॥ ३७॥

यथाऽऽत्मनो न कल्पितत्वं तथा तस्यावस्थान्तरमपि नास्तीत्याह—तथेति । विपक्षे दोषमाह— अवस्थान्तरेति ॥ ३८॥

मोक्षस्यावस्थान्तरत्वात्कथमस्यावस्थान्तरराहित्यमित्याशङ्क्र्वाह—मोक्ष इति । यस्य वादिनो मोक्षोऽवस्थान्तरात्मा क्रियते तस्य पक्षे कृतकत्वादसौ मोक्षश्चलो विनाशी स्यात्तेन न स मोक्षो भवेदित्यर्थः। मा भदवस्थान्तरं मोक्षः। ब्रह्मणा संयोगो वा प्रकृतेर्वियोगो वा स्यादित्याशङ्कचाह -नेत्यादिना ॥ ३९॥

|                           | पा।अवत्रकरणम्                                                                                                                                                           | 44         |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                           | संयोगस्याप्यनित्यत्वाद्वियोगस्य तथैव च।                                                                                                                                 |            |
|                           | गमनागमने चैव स्वरूपं तु न हीयते ॥४०॥                                                                                                                                    |            |
|                           | स्वरूपस्यानिमित्तत्वात्सनिमित्ता हि चापरे।                                                                                                                              |            |
| 8                         | अनुपात्तं स्वरूपं हि स्वेनात्यक्तं तथैव च ॥४१॥                                                                                                                          | 8          |
|                           | स्वरूपत्वान्न सर्वस्य त्यक्तुं शक्यो ह्यनन्यतः।                                                                                                                         |            |
|                           | ग्रहीतुं वा ततो नित्योऽविषयत्वापृथक्तवतः ॥ <b>४२॥</b>                                                                                                                   |            |
|                           | आत्मार्थत्वाच्च सर्वस्य नित्य आत्मैव केवलः।                                                                                                                             |            |
|                           | त्यजेत्तस्मात्क्रियाः सर्वाः साधनैः सह मोक्षवित् ॥४३॥                                                                                                                   | 2          |
|                           | आत्मलाभः परो लाभ इति शास्त्रोपपत्तयः।                                                                                                                                   |            |
|                           | अलाभोऽन्यात्मलाभस्तु त्यजेत्तस्मादनात्मताम् ॥४४॥                                                                                                                        |            |
| नस्य अंहा                 | गुणानां समभावस्य अंशो न ह्युपपद्यते।                                                                                                                                    | Faregr     |
| ५३ -मायाक्स               |                                                                                                                                                                         | 12         |
| तत्र हेतमाह—              | संयोगस्येति । ननु न संयोगादिलक्षणो मोक्षः किन्तु संसारिणः संसारदेशा-                                                                                                    | सर्वस्य    |
| त्परमात्मदेशगमनं वा       | परमात्मनः साधकोपकाराय तन्निकटदेशागमनं वा मोक्षः स्यादित्याशङ्कच                                                                                                         |            |
|                           | ावत्त्वाभावान्मैवमित्याह—गमनेति । स्वपक्षे मोक्षस्य नित्यत्वमाह—                                                                                                        |            |
| स्वरूप त्वित् ॥ ४० ॥      | ार्वं स्थान् । वेत्रोरप्रधानकत्वावित्यनः । क्रमेगोलिनित्यनित्यंद्राराणां प्रमिद्धत्याम् योग                                                                             | १६         |
| मनिमित्तत्वात्कार्यत्वेना | कारणनिरपेक्षत्वेनाकार्यत्वं हेतुमाह—स् <mark>वरूपस्येति ।</mark> अपरे पुनरवस्थान्तरादयः<br>नित्या भवन्तीत्याह <b>—सनिमित्ता होति ।</b> स्वरूपस्यानिमित्तत्त्वं साधयति—  | म् विकास   |
| अनुपात्तमिति । यतः स्व    | वरूपं स्वेनान्येन चोपात्तं न, स्वरूपत्वेन नित्यत्वात्। तथैव स्वेनान्येन वा न                                                                                            | Fre        |
|                           | कुमयोग्यत्वात् । तस्मादनिमित्तत्वान्नित्यमेव स्वरूपमित्यर्थः ॥ ४१ ॥                                                                                                     | 70         |
| A statement to the second |                                                                                                                                                                         | PIE        |
| रज्जुवदाकाशादेः सर्वस्य   | यात्मभूतत्वादात्मा तेन त्यक्तुं शक्यो नेत्यत्र हेतुमाह—अनन्यत इति । परमार्थ-                                                                                            | Jan :      |
|                           | नो हेयत्वाभाववदुपादेयत्वमपि नास्तीत्याह—ग्रहीतुं वेति । हेयत्वाहेयत्वयोरभावे                                                                                            | STER       |
| हिशब्दसूचित फलितमा        | ह-तत इति । आत्मनो हानादानयोरयोगे हेतुद्वयमाह-अविषयत्वेति ।।४२।।                                                                                                         | 58         |
| आत्मना नित्य              | त्वे हेत्वन्तरमाह <b>—आत्मार्थत्वाच्चेति ।</b> यस्मादात्मा नित्योऽन्यत्सर्वमनित्य-<br>च मोक्षस्तस्मान्मुमुक्षुणा ससाधनं कर्म त्याज्यमित्याह् <b>—त्यजेदिति ।।</b> ४३ ।। | R IFS      |
|                           |                                                                                                                                                                         | गहराष्ट्री |
| अत्तरच भाक्षाव            | ात्क्रियास्त्यजेदित्याह <del>् आत्मलाभ इति</del> । "आत्मलाभान्न परं विद्यत्त" इति ।<br>मात्मार्थत्वादित्याद्युपपत्तयः । स्वरूपस्यानिमित्तत्वान्नास्यालाभः सम्भवतीत्या-  | 21         |
| शङ्चाह—अलाभ इति           | । स्वाज्ञानपरिकल्पिताहंकाराद्यात्मत्वभ्रमोऽस्यालाभो नाम । तस्माद्वह्यात्म-                                                                                              | 176        |
| ज्ञानेन तन्मुलाज्ञाननिव   | र्तनेनाहंकाराद्यात्मभ्रमं परित्यजेदित्यर्थः ॥ ४४ ॥                                                                                                                      | NED        |
| सांख्यास्तु त्रिग्        | रुणमचेतनं प्रधानं पुरुषस्य भोगापवगार्थं महदादिरूपेण परिणमते । तदिववे-                                                                                                   | STER       |
| कादस्य संसारा, मोक्षर     | स्तु तद्विवेकान्न ब्रह्मात्मज्ञानादिति मन्यन्ते । तत्र प्रथमं परिणामासम्भवमाह—                                                                                          | 35         |

#### ज्ञाटेनामानसी

| 44                     | उपदशसाहस्रा                                                                                        |                        |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|                        | इतरेतरहेतुत्वे प्रश्नुत्तिः स्यात्सद्गा न वा                                                       |                        |
|                        | नियमो न प्रवृत्तीनां गुणेष्वात्मनि वा भवेत्।।४६॥                                                   |                        |
|                        | विश्वषो मुक्तबद्धानां ताद्रथ्ये न च युज्यते।                                                       |                        |
| g                      | अर्थार्थिनोस्त्वसम्बन्धो नार्थी ज्ञो नेतरोऽपि वा ॥४७॥                                              | 8                      |
|                        | प्रधानस्य चारार्थ्यं पुरुषस्याविकारतः।                                                             |                        |
|                        | न युक्तं सांख्यशास्त्रेऽपि विकारेऽपि न युज्यते ॥४⊊॥                                                |                        |
|                        | सम्बन्धानुपपत्तेश्रक्ष प्रकृतेः पुरुषस्य व च ।                                                     |                        |
| 3                      | मिथोऽयुक्तं । तदर्थत्वं ः प्रधानस्याचितित्वतः । १४९॥                                               | ~                      |
|                        | क्रियोत्पत्ती विनाशित्वं ज्ञानमात्रे चिष्ठविवत्।                                                   |                        |
|                        | निर्निमित्ते त्वनिमेक्षिः प्रधानस्य प्रसज्यते ॥५०॥                                                 |                        |
|                        | त्वरजस्तमसां गुणानां साम्यं हि प्रधानम् । तस्य समभावस्य प्राक्कालीनस्य भ्रंशो                      |                        |
| नाम च्युतिः। पूर्व     | विस्थात्यागेनावस्थान्तरापत्तिस्तथाविधः परिणामो नैव घटते । तस्यामवस्थायाम-                          | १२                     |
| विद्यादेर्धमदिश्च      | लीनत्वादीश्वरस्य चाऽनभ्युपगमादभ्युपगमेऽपि तस्य पुरुषंत्वेनोदासीनत्वादन्यस्य<br>त्वादित्यर्थः॥ ४५ ॥ | term the terminal trap |
| सर्वस्य प्रधानकार्य    | त्वादित्यर्थः॥ ४५॥ । : हिम अपहरूतिमाम विकृति विभिन्नामा — आसूह्य हरू                               |                        |
| सत्त्वादीनां           | गुणानामन्योन्यप्रवृत्तिनिमित्तत्वमाशङ्कथाह—इतरेतरेति । यदि गुणानामन्योन्य- हा                      | जारजार                 |
| प्रवृत्तिहेतुत्वं तदा  | प्रवृत्तिर्महदादेरुत्पादः सदा स्यात्सर्वदा हेतोः सत्त्वात्। न चेदेवं कदाचिदिप                      | 198                    |
| प्रवित्तर्न स्यात । हे | तोरप्रयोजकत्वादित्यर्थः । क्रमेणोत्पत्तिस्थितसंहाराणां प्रसिद्धत्वान्न यौगपद्यमित्या-              | 中等种                    |

सर्वस्य प्रधानकार्यत्वावि सत्त्वादीनां गुण प्रवित्तहेत्त्वं तदा प्रवि प्रवृत्तिनं स्यात् । हेतोरः शङ्क्रयाह—नियम इति । यस्मादुत्पत्त्यादीनां प्रवृत्तीनां नियामको गुणाश्रयो वाऽऽत्माश्रयो वा न किर्वेद्रपपद्यते तस्मान्न तासां नियमः सम्भवेदित्यर्थः ॥ ४६ ॥ जिल्लाम् अस्ति । । जिल्लाम् अस्ति । ।

कथिबद्रिधानप्रवृत्त्यभ्युपगमेऽपि दोषो दूर्निवारः स्यादित्याह् -विशेष इति । प्रधानस्य २० पुरुषार्थत्वे सति सर्वसाधारण्यात् बद्धानमुक्तांश्च प्रति विशेषो न युज्यते । तेन सर्वानप्रति प्रवर्तते न वा कमपि प्रतीत्यव्यवस्थेत्यर्थः । किञ्च शेषशेषिणोः सम्बन्धो वक्तव्यः । स च नासङ्गत्वात्पुरुषस्य । नार्थी ज्ञो निर्विशेषत्वात् । नेतरोऽपि प्रधानाख्यो जडत्वादिति न तयोः सङ्गितिरित्याह—अर्थेति ॥४७॥

प्रधानस्य पारार्थ्यासम्भवे हेत्वन्त्रमाह—प्रधानस्य चेति । विकारेऽि पुरुषस्यानित्यत्व-

प्रसङ्गान्न तादर्थ्यं प्रधानस्य युक्तमित्याहे—विकारेऽपीति ॥ ४८ ॥

प्रधानपुरुषयोः सम्बन्धाभावमुक्तं प्रपञ्चयति सम्बन्धेति । न हि पुरुषस्यासङ्गस्य निर्विकार-स्य प्रकृत्या सङ्गतिः सङ्गच्छते । नापि प्रकृतेर्जडत्वाच्चिदेकतानेन पुरुषेणोदासीनस्वभावेन सम्बन्धः सिद्धचति । तथा च तयोमिथः सम्बन्धाभावान्नार्थाधित्वोपपत्तिरित्यर्थः ॥ ४९ ॥

निर्विकारत्वं पुरुषस्योक्तं व्यनक्ति-क्रियोत्पत्ताविति । यदि पुरुषे काचित्क्रियोत्पद्येत तदा तस्य सिक्रयत्वाद्विनाशित्वं क्षीरादिवदापद्येत । नित्यश्च पुरुषोऽभ्यूपगतः । तेन तस्य निर्विकारत्वः । प्रान्ताः मित्यर्थः । ननु देहाद्रिवत्पुरुषस्यापरा क्रिया न स्वीक्रियते किन्तु ज्ञानलक्षणैव क्रियाऽभ्युपगम्यते । तत्राह—ज्ञानेति । यदि जन्यज्ञानत्वं पुरुषस्येष्टं तदा पूर्ववद्विनाशित्वम् । अजन्यज्ञानत्वे च न तादथ्यं ३२ प्रकृतेः सिद्धचेदित्यर्थः ।यदि पुरुषशेषत्वं विनापि प्रधानप्रवृत्तिरिष्येत तदा निर्निमत्ते प्रधानव्यापारे सत्यनिर्मोक्षः प्रसच्यते । सदा व्यापारप्रसङ्गादित्याह—निर्निमत्त इति ॥ ५० ॥ कृष्टिन कुनाना । विकास

यथा ज्ञानसुखयोर्युगपज्जन्माभावाद् ग्राह्मग्राहकत्वानुपपत्तिरित्युक्तं तथेच्छादीनामपि विलक्षणः त्वादेकस्मिन्काले जन्म नेष्यते । एकस्यात्ममनः संयोगस्यानेककार्योत्पत्तिहेतुत्वानुपपत्ते रुक्तत्वादतो न तेषां ग्राह्मग्राहकत्वसिद्धिरित्यतिदिशति—तथेति । ज्ञानेन दुःखादीनां भास्यत्वं मा भूदात्मसमवेत-त्वमेव तेषां ज्ञानं नामेत्याशङ्कय ज्ञानेन तेषां विशेषितत्वदर्शनान्नैविमत्वाह—गुणानामिति ॥ ५३ ॥

तदेव विशदयति—ज्ञानेनैवेति । ज्ञानसंस्कारजनितस्मृतिविषयत्बादिप ज्ञानव्याप्यत्वं सुखादेर्व-क्तव्यमित्याह स्मृतेरिति । किञ्च तव मते ज्ञानादेरस्वयंप्रकाशत्वादात्मसमवेतत्वमात्रेण न तत्सिद्धिः सिद्धेत्याह—तवेति ॥ ५४॥

ज्ञानसुखादीनामात्मगुणत्वाभ्युयगमेन भास्यभासकत्वानुपपत्तिरुक्ता न च तेषामात्मगुणत्व-मात्मनो निर्विशेषत्वादित्याह—सुखादेरिति । सर्वगतत्वेनाविकारत्वादविकारस्य च गुणवत्त्वे सम्प्रति-पन्नदृष्टान्ताभावान्नात्मनो गुणवत्त्वमित्यर्थः । किञ्च गुणगुणिनोर्भवता भेदाङ्गीकारादात्मान्तरस्य मनसो वा ते सुखादयः कृतो न स्युविशेषाभावात्। अहष्टादेरप्यात्मीयत्वासिद्धेरनियामकत्वा-दित्याह—भेदादिति ॥ ५५ ॥

साङ्ख्यपक्षे

स्यान्मालाऽपरिहार्या तु ज्ञानं चेन्ज्ञेयतां व्रजेत् ।
युगपद्वापि चोत्पत्तिरभ्युपेताऽत इष्यते ॥५६॥
अनवस्थान्तरत्वाच्च बन्धो नात्मिन विद्यते ।
नागुद्धिरचाप्यसङ्गत्वादसङ्गो हीति च श्रुतेः ॥५७॥
सक्ष्मैकागोचरेभ्यश्च न लिप्यत इति श्रुतेः ।
एवं तर्हि न मोक्षोऽस्ति बन्धाभावात्कथंचन ॥५८॥
शास्त्रानर्थक्यमेव स्यान्न बुद्धेर्श्रान्तिरिष्यते ।
बन्धो मोक्षरच तन्नाशः स यथोक्तो न चान्यथा ॥५९॥
बोधात्मज्योतिषा दीप्ता बोधमात्मिन मन्यते ।
बुद्धिर्नान्योऽस्ति बोद्धेति सेयं श्रान्तिर्हि धीगता ॥६०॥
बोधस्यात्मस्वरूपत्वान्तित्यं तत्रोपचर्यते ।
अविवेकोऽप्यनाद्योऽयं संसारो नान्य इष्यते ॥६१॥

83

6

किञ्च ज्ञानं ज्ञानान्तरवेद्यं परैरिष्यते तदयुक्तमित्याह—स्यादिति । अथैकस्मादेव संयोगाद् घटज्ञानं तज्ज्ञानं चेत्यन्तो मालायाः स्यादिति मन्यसे तर्हि मनः संयुक्तात्मसमवायलक्षणसामग्रचा-स्तुल्यत्वात्तत्तज्ज्ञानविषयं ज्ञानान्तरं तदैव स्याद् घटादिज्ञानान्तराणि च तदैव स्युस्तत्सामग्रचा अपि सम्भवादित्याह—युगपदिति ॥ ५६ ॥

१६

इतरच वैशेषिकादिकल्पना न युक्तेत्याह—अनवस्थेति । अनवस्थान्तरत्वात् कूटस्थत्वेन आत्म-नोऽवस्थान्तररहितत्वादिति यावत् । आत्मिन परमार्थतो बन्धाभाववत्परमार्थतो मोक्षोऽपि नास्तीति वक्तुं चशब्दः ॥ ५७ ॥

इतश्च पारमार्थिकमात्मिन बन्धनादिकं न सिद्धयतीत्याह—सूक्ष्मैकेति । तवापि तर्हि बन्धमोक्ष-व्यवस्था नैव सुस्थेति साम्यमाशङ्कते—एविमिति ।। ५८ ।।

20

बन्धमोक्षाभावे का क्षतिरित्याशङ्क्ष्य स एवाह—शास्त्रेति । मोहपरिकल्पितभ्रान्तिनिवर्त्तनेन शास्त्रसाफल्यं दर्शयन्नुत्तरमाह—नेत्यादिना । अज्ञानं कल्पनामूलमित्यादिना यथा पूर्वत्रात्माज्ञान-निबन्धनो बन्धः स्वज्ञानप्रयुक्तो मोक्ष इत्युक्तम् तथैवासौ बन्धो मोक्षश्चाभ्युपगन्त्तव्यो न पारमाथिको बन्धो मोक्षो वा सम्भवतीत्याह—स यथेति ॥ ५९ ॥

28

अज्ञानमूलबुद्धिधर्माध्यासलक्षणो बन्धः चिदात्मनीत्युक्तमुपपादयति—बोधेति । चिदात्माभासा-<sup>महानिक्</sup> ज्ञानकञ्चुकः सन्नज्ञानकार्यभूतां साभासां बुद्धिमविवेकादात्मत्वेन गतः संसरतीत्यर्थः ॥ ६०॥ महानिक अधिक अधिक

26

बुद्धौ बोधस्य प्रतीयमानत्वे स्वाभाविकत्वं किन्न स्यादित्याशङ्क्ष्याह—बोधस्येति । आत्मनः स्वरूपस्येव बोधस्याविवेकाद्बुद्धावध्यासक्चेदयमिववेकः सादिरनादिवेति वीक्षायामाह—अविवेकोऽपोऽति । तथा ब्रह्मात्मज्ञानेन तस्यैव निवृत्तिर्न संसारस्येत्याशङ्कष्ट्राह्याह—संसार इति । स चायमिववेकः प्रवाह- कृष्णेणानादिस्तेन संसारस्यापि प्रवाहरूपेणानादित्वम् । न चाविवेकादन्यः संसारस्तेन विवेकादिववेक- कृष्णिनिवृत्तिवीक्यार्थंज्ञानादज्ञाननिवृत्त्या संसारनिवृत्तिरित्यर्थः ॥ ६१ ॥

CVVD

| पार्थिवप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                           | ुपुर      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| मोक्षस्तन्नाश एव स्यान्नान्यथाऽनुपपत्तितः।                                                                                                                                                                                |           |
| थेषां वस्त्वन्तरापत्तिर्मोक्षो नाशस्तु तैर्भतः ॥६२॥                                                                                                                                                                       |           |
| अवस्थान्तरमप्येवमविकारान्न प्राप्ता युज्यते ।                                                                                                                                                                             |           |
| विकारेऽवयवित्वं स्यात्ततो नाशो घटादिवत् ॥६३॥                                                                                                                                                                              | 8         |
| तस्माद्श्रान्तिरतोऽन्या हि बन्धमोक्षादिकल्पनाः।                                                                                                                                                                           |           |
| साङ्ख्यकाणादबौद्धानां मीमांसाह[र्ह]तकल्पनाः ॥६४॥                                                                                                                                                                          |           |
| शास्त्रयुक्तिविहीनत्वान्नादर्तव्याः कदाचन । अस्त्रिक्ष                                                                                                                                                                    |           |
| ्र शक्यन्ते शतशो वक्तुं दोषास्तासां सहस्रशः ॥६५॥                                                                                                                                                                          | 6         |
| अपि निन्दोपपत्तेश्च यान्यतोऽन्यानि चेत्यतः।                                                                                                                                                                               |           |
| त्यक्त्वाऽतो ह्यन्यशास्त्रोक्तीर्मति कुर्याद्दढां बुधः ॥६६॥                                                                                                                                                               |           |
| श्रद्धाभक्ती पुरस्कृत्य हित्वा सर्वमनार्जवम् ।                                                                                                                                                                            |           |
| ९० वेदान्तस्यैव तत्त्वार्थे व्यासस्याभिमते तथा । ६७॥                                                                                                                                                                      | १२        |
| इति प्रणुका द्वयवादकल्पना निरात्मवादाश्च तथा हि युक्तितः।                                                                                                                                                                 |           |
| व्यपेतशङ्काः परवादतः स्थिरा मुमुक्षवी ज्ञानपथे स्युरित्युत ॥६८॥                                                                                                                                                           | न्त्रितिह |
| बन्धस्याज्ञानात्मकत्वे फिल्तमाह—मोक्ष इति। ज्ञानादज्ञानिवृत्त्या तत्कार्यस्य बन्धस्य                                                                                                                                      |           |
| ध्वस्तिरेव मुक्तिर्नान्यो मोक्षो युज्यते। अन्यस्य मोक्षस्यानुपपत्तेरुक्तत्वादित्यर्थः। येषां पुनर्वादिनां स्वरूपा-<br>दन्यवस्तुप्राप्तिर्मोक्षोऽभ्युपगम्यते तैर्नाश एव मोक्षो विवक्षितः। स्वरूपस्यान्यभावेऽवस्थानायोगान्न | १६        |
| स्वरूपनाञ्चो युज्यते फलिनोऽभावादित्याह—ये <mark>षामिति ।। ६२ ।।</mark>                                                                                                                                                    |           |
| मा भूद्रस्त्वन्तरापत्तिर्मोक्षोऽत्रस्थान्तरापत्तिः स्यादित्याशङ्कवाह—अवस्थान्तरिमिति । आत्मनो                                                                                                                             |           |
| विकाराभावस्यासिद्धिमाशङ्क्ष्योक्तम्—विकार इति ॥ ६३॥                                                                                                                                                                       | 20        |
| वेदान्तसिद्धान्तादन्या बन्धस्य मोक्षस्य तदुभयसाधनस्यात्मस्वरूपस्य च कल्पनाः श्रुतिन्याया-<br>नुभवविरुद्धत्वाद्विश्रमत्वाच्च प्रामाणिकैरादर्तव्या न भवन्तीत्याह—तस्मादिति । केषां पुनरेताः कल्पना                          |           |
| नादर्त्तव्याः स्युरित्याशङ्कवाह—साङ्ख्येति । एतेषां कल्पनाः सर्वा भ्रान्तिरिति पूर्वेण सम्बन्धः ॥६४॥                                                                                                                      | NIMITALE. |
| तासां भ्रान्तिप्रदत्वादेव प्रमाणयुक्तिविरुद्धानामनादर्त्तव्यत्वं फलितमाह—शास्त्रेति। तासु                                                                                                                                 | 28        |
| र्शास्त्रयुक्तिविरोधमेव स्फोरयति—ज्ञक्यन्त इति ।। ६५ ।।                                                                                                                                                                   |           |
| इतरच साङ्ख्यादिकलपना नादर्त्तव्या इत्याह—अपीति । यान्यतोऽन्यानि शास्त्राणि पृथिव्यां                                                                                                                                      | SIPP IS   |
| विविधानि वै। शङ्कनीयानि विद्वद्भिर्धर्मशुद्धिमभीष्मुभिः। या वेदवाह्याः स्मृतयो याश्च काश्च                                                                                                                                | THE IT    |
| कुदृष्टयः । सर्वोस्ता निष्फलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः ।। इत्यादिनिन्दावचनाच्च यथोक्तकल्पना<br>नादर्राव्या इत्यर्थः । यस्मादेवं वेदवाह्याः कल्पना निन्दितास्तस्माद्वेदान्तशास्त्रादन्यशास्त्रोक्तीस्त्यक्तवा     | 35        |
| हढां बुद्धि विवेकाय मुमुक्षुः सततं कुर्यादित्याह—त्यक्तवेति ॥ ६६ ॥                                                                                                                                                        |           |
| कथं मित कुर्यात्कुत्र चेत्यपेक्षायामाह—श्रद्धेति ।। ६७ ।।                                                                                                                                                                 | 9         |
| उक्तं परपक्षनिराकरणं सप्रयोजनं संक्षिप्य कथयति—इति प्रणुक्ता इति । प्रणुक्ता निराकृताः ।                                                                                                                                  | 32        |

### उपदेशसाहस्री

स्वसाक्षिकं ज्ञानमतीव निर्मलं विकल्पनाभ्यो विपरीतमद्वयम् ।
अवाप्य सम्यग्यदि निश्चितो भवेत् निरन्वयो निर्दे तिमेति शाश्वतीम् ॥६९॥
इदं रहस्यं परमं परायणं व्यपेतदोषैरिभमानवर्जितैः ।
समीक्ष्य कार्या मितराजेवे सदा न तत्त्वदृद्धस्वान्यमितिहि कश्चन ॥७०॥
अनेकजन्मान्तरसंचितैर्नरो विम्रुच्यतेऽज्ञाननिमित्तपातकैः ।
इदं विदित्वा परमं हि पावन न लिप्यते व्योम इवेह कर्मभः ॥७१॥
प्रशान्तिचत्ताय जितेन्द्रियाय च प्रहीणदोषाय यथोक्तकारिणे ।
गुणान्वितायानुगताय सर्वदा प्रदेयमेतत्सततं मुमुक्षवे ॥७२॥
ददं हि विज्ञानमतीव निर्मलं संप्राप्य मुक्तोऽथ भवेच्च सर्वतः ॥७३॥
नहीह लामोऽभ्यधिकोऽस्ति कश्चन स्वरूपलामा स इतो हिनान्यतः ।
न देयमेन्द्रादिष राज्यतोऽधिकं स्वरूपलामं त्वपरीक्ष्य यत्नतः ॥७४॥

परवादेभ्यो व्यपेतराङ्कास्तत्प्रामाणिकत्वराङ्कार्वाजताः अतएव स्थिरा निश्चलाः ज्ञानपथे मुमुक्षुवः स्युरिति यतोऽतः प्रयोजनात्प्रणुन्ना इति सम्बन्धः ॥ ६८॥

ब्रह्मात्मज्ञानस्यैव परमपुरुषार्थसाधनत्विमिति तदीयस्वरूपानुवादपूर्वकं दर्शयन्मुमुक्षूणां तिन्नष्ठ- किंद्रियन्य किंद्रियन्तियन्य किंद्रियन्य किंद्रियम्य किंद्रियन्य किंद्रियम्य किंद्रियन्य किंद्रियन्य किंद्रियम्य किंद्रियम

इदानीमुक्तज्ञानाधिकारिणं संक्षिप्योपन्यस्यति—इदिमिति ।। ७० ।।

<sup>¹</sup>एवमतियत्नलभ्येन तज्ज्ञानेन किं फलं प्राप्यते तदाह—अनेकेति ॥ ७१ ॥

यथोक्तज्ञानमाचार्येण कस्मै दातव्यमित्यपेक्षायामाह—प्रशान्तेति । सदेति दीर्घकालत्वं सत्ततिमिति नैरन्तर्यमुच्यते । यथोक्तार्थंकारिणे तथैवानुष्ठायिने ।। ७२ ।।

यथोक्तोऽधिकारी गुरुणा श्राविततत्त्वमस्यादिवाक्यः सन्कथं ब्रह्मात्मानमवगच्छित । किं वा फलं प्राप्नोतीत्यपेक्षायामुक्तमेव संक्षिप्याह—परस्येति । न हि देवदत्तस्यान्यदीये देहे ममाहंभावोऽभिमानो भवित । तथा परमार्थमहं ब्रह्मोति विज्ञाय स्वदेहेऽप्यभिमानरहितः सर्वानर्थरहितो निर्वृणो-तीत्यर्थः ॥ ७३ ॥

किमिति यत्नेन शिष्यपरीक्षणं क्रियते यस्मै कस्मै चिदुपस्थिताय दयालुना गुरुणा दात्रव्येत्या-शङ्क्र्याह—न होति । स्वरूपं ब्रह्मात्म लभ्यते येन तद्ब्रह्मात्मज्ञानं स्वरूपलाभं । तदेवेह शास्त्रोक्तः साधनस्य मुमुक्षोः श्राविततत्त्वमस्यादिवाक्यस्य पदार्थविवेकवतो निर्विचिकित्समहं ब्रह्मोति साक्षात्काररूपं ज्ञानं वाक्यादुत्पन्नं मोक्षकारणमिति सिद्धम् ॥ ७४॥

।। पार्थिवप्रकरणं विवृत्तं षोडशम् ।।

१. एवमपि यक्तलभ्येन क. ख.

# सम्यङ्मतिप्रकरणम् ॥ १७॥

आत्मा ज्ञेयः परो ह्यात्मा यस्मादन्यन्न विद्यते ।
सर्वज्ञः सर्वदृक् शुद्धस्तस्मै ज्ञेयात्मने नमः ॥ १ ॥
पद्वाक्यप्रमाणज्ञदीपभूतः प्रकाशितम् ।
ब्रह्म वेदरहस्यं यस्तान्नित्यं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥ २ ।
यद्वाक्स्याश्चसंपातप्रणष्टध्वान्तकल्मषः ।
प्रणम्य तान् गुरून् वक्ष्ये ब्रह्मविद्याविनिश्चयम् ॥ ३ ॥
आत्मलाभात्परो नान्यो लाभः कश्चन विद्यते ।
यदर्था वेदवादाश्च स्मार्ताश्चापि तु याः क्रियाः ॥ ४ ॥
आत्मार्थोऽपि हि यो लाभः सुखायेष्टो विपर्ययः ।
आत्मलाभः परः प्रोक्तो नित्यत्वाद्ब्रह्मवेदिभिः ॥ ४ ॥

8

6

23

१६

२४

26

#### सम्यङ्मित्रकरणस्॥१७॥

परपक्षप्रतिक्षेपमुखेनोक्तं ज्ञानं मोक्षसाधनं स्वपक्षसाधनेन व्यक्तीकर्तुं प्रकरणान्तरमारभमाणो देवताभक्तेज्ञीनप्राप्तावन्तरङ्गसाधनं व्यक्तोकर्तुं प्रकरणान्तरं सूचयित—आत्मा ज्ञैय इति । नन्वात्म-वत् ज्ञेयत्वं घटादेरिप विद्यते ज्ञातुरन्यस्यभावादित्याशङ्क्र्य घटादे रूपादिमत्वाच्चक्षुरादिगम्यत्व-वदात्मनो रूपादिराहित्यान्न चक्षुरादिसापेक्षत्वमिति विवक्षितमाह—परो होति । तस्य स्वप्रकाशत्वं चक्षुराद्यविषयत्वं चोक्तमद्वितीयत्वमाह—यस्मादिति । तस्यव सामान्यविशेषाभ्यां सर्वत्राप्रतिबद्ध-ज्ञानत्वेन तटस्थरूपं दर्शयित—सर्वज्ञ इति । तिहं सर्वसम्बन्धादशुद्धिः शङ्क्रचते, नेत्याह—शुद्ध इति । ज्ञेयात्मत्वं = शास्त्रप्रतिपाद्यत्वम् ॥ १ ॥

गुरुभक्तेरिप देवताभक्तेरिव ज्ञानप्राप्तावन्तरङ्गत्वं दर्शयितुं गुरुपरम्परां प्रणमित—पदवाक्येति । दीपभूतैः सर्वप्रकाशनसामर्थ्यैः ॥ २ ॥

सामान्येनाचार्यपरम्परां नमस्कृत्य विशेषेण स्वगुरुनमस्कारपूर्वकमुद्देश्यप्रतिज्ञां करोति— यद्वागिति । ब्रह्मविद्यायां विनिश्चयो निर्विचिकित्सता येन न्यायेन भवति तं वक्ष्य इत्यर्थः ॥ ३ ॥

किमर्थं ब्रह्मविद्याविनिश्चयो वक्ष्यते तत्राह—आत्मेति । आत्मलाभस्य प्रामाणिकत्वं सूचयति— यदर्था इति । श्रुतयः स्मृतयश्च यथाऽऽत्मज्ञाने पर्यवस्यन्ति तथा ताभिः विहिताः सर्वाः क्रियाः क्रिय-माणाश्चित्तशुद्धिद्वारा तत्रैव निष्ठां प्राप्नुवन्तीत्याह—अपि त्विति ॥ ४॥

पुत्रादिलाभादात्मलाभस्य परत्वेऽि पुत्रादिपरित्यागेन नात्मलाभोषायाश्रयणं युक्तं तस्याप्या-त्मसुखहेतुत्वादित्याशङ्क्ष्र्याह्—आत्मार्थोषोऽति । योऽिष पुत्रादेरर्थस्य लाभः स्वार्थः सन्नस्यैवात्मनः सुखायेष्यते स कदाचिद्विपर्ययो विपरीतो भवित पुत्रादेरेव कदाचिद्वःखहेतुत्वदर्शनादित्यर्थः । आत्म-लाभस्य लाभान्तरापेक्षया परत्वमुक्तं स्फोरयित् —आत्मेति ॥ ५ ॥

#### उपदेशसाहस्री

स्वयं लब्धस्वभावत्वाल्लाभस्तस्य न चान्यतः। अन्यापेक्षस्तु यो लाभः सोऽन्यदृष्टिसमुद्भवः ॥ ६ ॥ अन्यदृष्टिस्त्वविद्या स्यात्तन्नाशो मोक्ष उच्यते। ज्ञानेनैव तु सोऽपि स्याद्विरोधित्वान्न कर्मणा ॥ ७ ॥ कमंकायेस्त्वनित्यः स्याद्विद्याकामकारणः। प्रमाणं वेद एवात्र ज्ञानस्याधिगमे स्मृतः ॥ = ॥ ज्ञानैकार्थपरत्वाचं वाक्यमेकं ततो एकत्वं ह्यात्मनो ज्ञेयं वाक्यार्थप्रतिपत्तितः ॥ ९ ॥ वाच्यमेदात्त् तद्भेदः कल्प्यो वाच्योऽपि तच्छूतेः । त्रयं त्वेतत्ततः प्रोक्तं रूपं नाम च कर्म च ॥१०॥

तस्य नित्यत्वं कृतोऽवगम्यते तत्राह—स्वयमिति । पुत्रादिलाभस्य साधनाधीनत्वेनानित्यत्वं विशेषमाह—अन्येति । अन्यहष्टेः सकाशाद् समुद्भवो यस्य स तथोक्तः । आत्मलाभस्तु नैवं, तेन नित्य इत्यर्थः ॥ ६ ॥

१२

6

अन्यदृष्टिसमुद्भवादिनत्यश्चेदनात्मलाभस्तर्हि कासावन्यदृष्टिस्तत्राह—अन्यदृष्टिरिति । अन्य-स्मिन्ननात्मिन दृष्टिः प्रतीतिर्यंतो भवति साऽन्यदृष्टिः । उक्तलक्षणो मोक्षो ज्ञानमन्तरेणैव स्यादिति चेन्नेत्याह—ज्ञानेनैवेति । ज्ञानेनाज्ञानस्य सकार्यस्य विरोधित्वात्तिवृतिलक्षणो मोक्षस्तेनैव भवति न कर्मणा कर्माज्ञानयोविरोधाभावादित्यर्थः ॥ ७ ॥

कर्मणा सकार्याविद्यानिवित्तरूपो मोक्षो विरोधाभावान्माभृत्तथापि स्वर्गादिवन्मोक्षस्य कर्म-साध्यत्वं स्यादित्याशङ्क्र्याह—कर्मेति। मिथ्याप्रत्ययरागमूलकर्मसाध्यत्वादित्याह—अविद्येति। न मोक्षस्य कर्मसाध्यत्वं किन्तु ज्ञानैकलभ्यत्विमत्यत्र कि प्रमाणं तदाह—प्रमाणमिति । कर्मणोऽनित्य-फलत्वं ज्ञानस्य मोक्षफलत्वमित्यस्यार्थस्याधिगमे प्रमाणम् ॥ ८ ॥

"<sup>१</sup>तद्यथेह कर्मचितो लोकः क्षीयते" "<sup>२</sup>ब्रह्मविदाप्नोति परिम"त्यादिवेद एव यतो विद्वद्भिः स्मृतस्ततोऽध्ययनविद्धचुपात्तस्य वेदस्य परमपुरुषार्थसाधनज्ञानैकार्थपरत्वात्तं वेदमेकं वाक्यं प्रामाणिका विदुरित्याह—ज्ञानेति । किं तर्हि तेन ज्ञानेन ज्ञेयमित्याशङ्क्र्याह—एकत्विमिति । सत्यं ज्ञानिमत्य-वान्तरवाक्यार्थप्रतिपत्तिद्वाराऽऽत्मनो ब्रह्मौकत्वं विज्ञेयमित्यर्थः ।। ९ ।।

नन्वात्मनो ब्रह्मणश्चैकत्वमयुक्तमपर्यायशब्दभेदादर्थभेदावगमादित्याशङ्कचाह—वाच्यभेदादिति। तद्भेदोऽपर्यायवाचकराब्दभेदो वाच्यार्थभेदात्कल्प्यते त्वया, वाच्योऽपि चार्थो भिन्नस्तच्छ्रुतेरच पर्यायशब्दभेदश्रवणादेव कल्प्यते । तथा चान्योन्याश्रयादिवद्याकल्पितस्य नाद्वितीयब्रह्मात्मविरोधितेत्यर्थः । त्रयं वा इदं नामरूपं कर्मेत्यादिश्रुत्यैवात्मातिरिक्तं त्रयं प्रोक्तं ततोऽनेकत्वमेव वेदार्थः स्यादिति शङ्कते—त्रयं त्विति ।। १० ।।

२. त. २. १. । । हा कार्या । 2. 81. 9. 2.

असदेतत्त्रयं तस्मादन्योन्येन हि कल्पितम्। कृतो वर्णी यथा अब्दाच्छू तोऽन्यत्र धिया बहिः ॥११॥ दृष्टं चापि यथा रूपं बुद्धेः शब्दाय कल्पते। एवमेतज्जगत्सर्वं आन्तिबुद्धिविकल्पितम् ॥१२॥ असदेतत्ततो युक्तं संविन्मात्रं न कल्पितम्। वेदश्चापि स एवाद्यो वेद्यं चान्यत् कल्पितम् ॥१३॥ येन वेत्ति स वेदः स्यात्स्वप्ने सर्वं तु मायया। येन पश्यति तच्चक्षुः शृणोति श्रोत्रमुच्यते ॥१४॥ येन स्वप्नगतो वक्ति सा वाग्घाणं तथैव च । रसनस्पर्शने चैव मनश्रान्यत्तथेन्द्रियम् ॥१४॥ कल्प्योपाधिभिरेवैतद्भिन्नं ज्ञानमनेकधा । आधिमेदाद्यथा मेदो मणेरेकस्य जायते ॥१६॥

6

प्रागुक्तान्योन्याश्रयत्वदोषादन्योन्यापेक्षया समीक्षितमेतत् त्रयं न प्रमातुं शक्यं किन्तू लोकप्रसिद्धं मिथ्याभूतमन् वते तेन नाद्वैतिवरोधितेति सिद्धान्तवाद्याह — असिदित । अन्योन्यापेक्षया दृष्टस्य किल्प-तत्वे दृष्टान्तमाह—कृत इति । यथा हीन्द्रादेर्वर्णभेदः सहस्राक्षत्वाद्याकारः शब्दादेव श्रुतोऽन्यत्वबृद्ध्या कुडचादौ कृतो निवेशितो मिथ्या कथ्यते । निह शब्दाद्बुद्धिस्थस्याकारिवशेषस्य भित्त्यादावन्यत्विधया कृतस्य सत्यत्वमस्तीत्यर्थः ॥ ११ ॥

हष्टान्तान्तरेण दार्ष्टान्तिकं स्पष्टयित—दृष्टञ्चेति । यथा च भित्तिपटादौ देवदतादे रूपं दृष्टं बुद्धौ निक्षिप्तं बुद्धेरागत्य शब्दव्यवहाराय समर्थो भवति । एवमेव जगत्सर्वं नामरूपकर्मात्मकं भ्रान्तबुद्धवा मिथ्याज्ञानेन परिकल्पितं रज्जसर्पादिवन्मिथ्यैवेत्यर्थः ॥ १२ ॥

जगतो मिथ्यात्वे फलितमाह—असिदिति । सर्वं जगत्किल्पतं चेत्तीहं शून्यवादः स्यात् । मैवम् । चिन्मात्रस्यात्मनः सर्वकल्पनास्पदत्वेनाकल्पितत्वादित्याह—संविदिति । वेदाचार्यादेरात्मप्रतिपत्ति-हेतुत्वेनाकल्पितत्वमाशङ्क्ष्योक्तं—वेदश्चेति । आत्मेवाविद्यया शास्त्राचार्यादिरूपेण स्वज्ञानहेतृतां प्रतिपद्यते । वेद्यश्च लौकिको वैदिकश्चात्मैव तद्व्यतिरिक्तस्तु कल्पितो मिथ्थैवेत्यर्थः ॥ १३ ॥

कथं पुनरात्मैवाद्यो वेदो वेद्यश्चेत्याशङ्क्य स्वप्नदृष्टान्तेन साधयति—येनेति ।। १४-१५ ॥

कथमेकरूपं ज्ञानं वेदादिरूपेणानेकधा भिद्यते तत्राह—कल्प्योपाधिभरिति। स्वप्ने कल्प्योपाधि-वशादेकमेव चैतन्यं अनेकधा भिन्नमित्यत्र दृष्टान्तमाह—आधीति । यथा नीलपीताद्यपधानभेदान्नील-पीतात्मता स्फटिकादेस्तथा ज्ञानविशेषस्यापीत्यर्थः ॥ १६ ॥

१. सच्धित्मात्रमिति मृ. पू. पाठः

२. बात्मैव प्रकाशकप्रकाश्यचक्षुरादिकरणरूपेण स्वप्ने भासते ।

जाग्रतश्च तथा भेदो ज्ञानस्यास्य विकल्पितः। बुद्धिस्थं व्याकरोत्यर्थं भ्रान्त्या तृष्णोद्धविक्रयः ॥१७॥ स्वप्ने तद्वत्प्रबोधे यो बहिश्चान्तस्तथैव च। आलेख्याध्ययने यद्वत्तद्दन्योन्यधियोद्भवम् ॥१८॥ यदाऽयं कल्पयेद्भेदं तत्कामः सन् यथाक्रतुः। यत्कामस्तत्क्रतुभूत्वा कृतं यत्तत्त्रपद्यते ॥१९॥ अविद्याप्रभवं सर्वमसत्तरमादिदं जगत्। तद्वता दृश्यते यस्मात्सुषुप्ते न च गृह्यते ॥२०॥ विद्याविद्ये श्रुतिश्रोक्ते एकत्वान्यिधयौ हि नः। तस्मात्सर्वप्रयत्नेन शास्त्रे विद्या विधीयते ॥२१॥

स्वप्ने निर्भेदस्य ज्ञानस्य मणेरिवाविद्याकल्पितोपाधिभेदादशेषव्यवहारास्पदत्वमक्त्वा जागरितेऽपि ज्ञानस्य सर्वव्यवहारास्पदत्वमुपपन्नमिति दार्ष्टान्तिकमाह—जाग्रतश्चेति । कथं भेदस्य विकल्पितत्वं तत्राह—बुद्धिस्थिमिति । आत्मा खल्वज्ञानकञ्चुको बुद्धि परिकल्प्य तदविवेकादनेकरूपं प्रपञ्चं स्वात्मनि कल्पयतीत्यर्थः ।। १७॥ विषय विषय 83

स्वप्नदृष्टान्तेनोक्तमर्थं निगमयति—स्वप्न इति । बाह्यमाभ्यन्तरं सर्वमन्योन्यापेक्षया कल्पित-<mark>मित्येतदुदाहरणान्तरेण दर्शयति—आलेख्येति ।</mark> यथा आलेख्यापेक्षयाऽध्ययनं रलोकादेरध्ययनापेक्षया स्था च पुनरालेखनं पत्रादौ मिथ्यैव, सर्वगतानां निरवयवानां वर्णानां लेखनाद्यसम्भवात् । तथा तदन्तर्बहि-उ विष्णु रचान्योन्यिधयोद्भवं मिथ्यैव । वहिर्देष्टं बृद्धौ निद्याति बृद्धौ च वासनामयं स्थितम् । ततो बहिः १६ <mark>शब्दव्यवहाराय प्रसारयतीत्यन्योन्यसापेक्षत्वेन वस्तुत्वायोगाद्युक्तं मिथ्यात्विमत्यर्थः ।। १८।। 🏴 🕬 🕬 🕏</mark>

एतदेव स्पष्टयति—यदाऽयमिति । पूर्वभ्रान्तिसंस्कारवशादयमात्मा यदा भेदं कल्पयति तदा तत्कामस्तदभिलाषो भवति । तत्कामश्च तत्राध्यवसायलक्षणक्रतुमान् भवति । ततश्च यत्कामस्तत्क्र-तुस्तसाधनकर्मानुष्ठाय तत्फलं प्रतिपद्यते । पूनश्च तत्संस्कारवशाद्भेदं परिकल्पयति । तत्कामश्च कतुर्भवतीत्येवमन्योन्यवियोद्भूतहेतुफलात्मना संसरतीत्यर्थः ।। १९ ॥ १९ ॥ कार्याकारणात्म । अस्ति अस्ति अस्ति ।

अन्योन्यापेक्षया संसारस्योद्भूतत्वे फलितमाह—अविद्येति । तस्मादित्यपेक्षितं पूरयति— तद्रतेति ॥ २० ॥

यद्यविद्याविनिर्मितमनिविच्यं जगदुच्यते तर्हि जगद्धेतुरिवद्या कीहशी, कीहशी च विद्या तिन्न-वृत्तिहेतुः । केन वा तयोर्गम्यत्वं तत्राह-विद्याविद्ये इति । यस्मात् ''अथ योऽन्यामन्योऽसावन्योऽहमि''त्यादि-श्रुत्याऽनुभवसिद्धैवाविद्या संसारहेतुरनूद्यते । विद्या तू ब्रह्मात्मनोरेकत्वधोः स्वतोऽप्राप्ता प्रमाणमपेक्षते । अधिकारी तस्माद्ज्ञानकाण्डे श्रवणादिद्वारा तत्त्वमस्यादिश्रुत्या तात्पर्येण व्युत्पाद्यत इत्याह—तस्मादिति । २१ ॥ १०००००

- १. म्रान्तिप्रयुक्ततृष्णाख्यकामो हानादिङ्पा क्रिया यस्य सः बुद्धिकल्पितमर्थं व्याकरोति तेन व्यवहरित ।
- २. तथाच श्रुतिः यथाकामो मवति तत्क्रतुर्भविति यत्क्रतुर्भविति तत्कर्मं कुरुते यत्कर्मं कुरुते तदिभसंपद्यते वृ. ४.४

| सम्यङ्मितप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ६५                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| चित्ते ह्यादर्शवद्यस्माच्छुद्धे विद्या प्रकाशते।<br>यमैनिंत्यैश्च यज्ञैश्च तपोभिस्तस्य शोधनम् ॥२२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       |
| शारीरादितपः क्रुयीत्तिद्रशुद्धचर्थम्रत्तमम् ।<br>भनआदिसमाधानं तत्तदेहविशोषणम् ॥२३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8                     |
| ''मनसञ्चेन्द्रियाणां च ह्यैकाग्रयं परमं तपः।<br>तज्ज्यायः सर्वधर्मेभ्यः स धर्मः पर उच्यते"॥२४॥<br>दृष्टं जागरितं विद्यात्स्मृतं स्वप्नं तदेव तु।                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       |
| सुषुप्तं तद्भावं च स्वमात्मानं परं पदम् ॥२५॥<br>सुषुप्तं तदभावं च स्वमात्मानं परं पदम् ॥२५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | =                     |
| स्वात्मबोधप्रदग्धं स्याद्बीजं दग्धं यथाऽभवम् ॥२६॥<br>तदेवैकं त्रिधा ज्ञेयं मायाबीजं पुनः क्रमात्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |
| मायाव्यात्माऽविकारोऽपि बहुधैको जलार्कवत् ॥२७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १२                    |
| शास्त्रे सर्वप्रयत्नेन विद्या चेद् व्युपाद्यते तर्हि मुमुक्षुः किमिति न प्रतिपद्यत इत्याशङ्क्रच चित्त-<br>शुद्धचभावादित्यभिप्रत्य कर्त्तव्या चित्तशुद्धिरित्याह—चित्ते होति ॥ २२ ॥<br>तर्हि कैरुपायैश्चित्तं शोधनीयं तत्राह—यमैरिति । अहिंसा ब्रह्मचर्य्यादयो यमाः तपःशब्देन<br>स्वाध्यायादयो गृह्यन्ते । तपोभिरित्यादि प्रपञ्चयित—शारीरादीति । तदेव तपो विवक्षितं विशदयित—<br>मन आदीति ॥ २३ ॥                          | <b>१</b> ६            |
| यमनियमादिभिरुपायैः श्रवणादिभिरुच संस्कृतचित्तोऽवस्थात्रयात्तत्साक्षिणं विविच्य ब्रह्मत्वेन<br>वाक्याज्जानीयादित्याह—दृष्टिमिति । इन्द्रियजं ज्ञानं जार्गारतम् । इन्द्रियोपरमे जागरितसंस्कारजं                                                                                                                                                                                                                           | मुख्यूवर<br>विश्वयूवर |
| ज्ञानं स्वप्नः । द्वयोरप्यभावः सुषुप्तम् । तेषां साक्षी स्व आत्मेति जानीयादित्यर्थः ॥ २४, २५ ॥ अवस्थात्रयहेतोरात्मनः सत्यज्ञानादिलक्षणब्रह्मत्वमयुक्तमित्याशङ्क्र्य नात्मनोऽवस्थात्रयहेतुत्व-<br>मित्याह—सुषुप्ताख्यमिति । कथं तर्हि सति बीजे मुक्तिरित्याशङ्क्र्याह—स्वात्मेति । अभवमनुत्पादकं स्यादित्यर्थः ॥ २६ ॥                                                                                                    | <b>70</b>             |
| सुषुप्ताख्यस्य तमसो दाहेऽपि स्वप्नजागरितयोर्दाहे पृथगेव यत्नः स्यादित्याशङ्क्र्ञ्याह—तदेवैक-<br>मिति । तदेकमेव मायाख्यं जागरिते विश्ववैश्वानररूपेण स्वप्ने तैजसिहरण्यगर्भात्मना सुषुप्ते प्राज्ञाव्याकृत-<br>प्रकारेण त्रिधाऽधिगन्तव्यम् । तत्पुनः श्रवणाद्यनुष्ठानक्रमेण समुत्पन्नाद्वाक्यीयादेव ब्रह्मात्मसाक्षात्कारा-                                                                                               | 28                    |
| दशेषतो व्यावर्त्तते तथा च तमसो दाहातिरेकेण स्वप्नादिदाहे पृथगेव यत्नो न क्रियते स्वप्नादेस्तमोमात्र-<br>त्वात्तन्निवृत्तौ निवृत्तत्वादित्यर्थः।यथोक्तस्य तमसोऽस्वातन्त्र्यादपेक्षितमाश्रयं दर्शयित मायावीति । कूटस्था-<br>सङ्गाद्वितीयस्यात्मनस्तदाश्रयत्वं कथमित्याशङ्क्र्याह—अविकारोऽपोति । आत्मस्वभावालोचनया तत्र<br>तमसोऽसंसर्गेऽपि तमःस्वभावादाश्रयान्तराभावात्तत्रैवास्याश्रितत्वात्कूटस्थोऽद्वितोयोऽप्यात्मा तमः | २८                    |
| सम्बन्धादेव सचलोऽनेकरच लक्ष्यत इत्यर्थः । तत्तत्पात्रस्थसलिलसम्बन्धादादित्यवत् । अतो ब्रह्मै-<br>वैकमनाद्यनिर्वाच्याज्ञानसम्बन्धादन्यथा भातीत्यर्थः ॥ २७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>३</b> २            |

| बीजं चैकं यथा भिन्नं प्राणस्वप्नादिभिस्तथा।            |        |
|--------------------------------------------------------|--------|
| स्वप्नजाग्रच्छरीरेषु तद्वचचात्मा जलेन्दुवत् ॥२८॥       |        |
| मायाहस्तिनमारुह्य मायाव्येको यथा वजेत्।                |        |
| आगच्छंस्तद्वदेवात्मा प्राणस्वप्नादिगोचरः ॥२६॥          | 8      |
| न हस्ती न तदारूढो मायाच्यन्यो यथा स्थितः।              |        |
| न प्राणादि न तद्द्रष्टा तथा ज्ञोऽन्यः सदादृश्चः ।।३०।। |        |
| अबद्धचक्षुषो नास्ति माया मायाविनोऽपि वा।               |        |
| बद्धाक्षस्यैव सा मायाऽमायाव्येव ततो भवेत् ॥३१॥         | 6      |
| साक्षादेव स विज्ञेयः साक्षादात्मेति च श्रुतेः।         |        |
| मिद्यते हृदयग्रन्थिन चेदित्यादितः श्रुतः ॥३२॥          |        |
| अशब्दादित्वतो नास्य ग्रहणं चेन्द्रियभवेत्।             |        |
| सुखादिभ्यस्तथाऽन्यत्वाद्बुद्धचा वाऽपि कथं भवेत् ॥३३॥   | १२     |
| अदृश्योऽपि यथा राहुइचन्द्रे बिम्बं यथाऽम्भसि ।         |        |
| सर्वगोऽपि तथैवाऽऽत्मा बुद्धावेव स गृह्यते ॥३४॥         | THE TE |

उक्तमेव दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकरूपेण प्रपञ्चयति—बीजंचेकिमिति। यथैकमेवाविविद्यारूपं बीजमव्या-कृतिहरण्यगर्भविरा अत्मिभिरुपाधिभिर्मिन्नं, तथा हिरण्यगर्भादिदेहेषु चिदाभासो भिन्नस्तदिववेकादात्मापि साक्षी तद्वदेव भिन्नो लश्यते। यथा नानाविधेषु सिललेषु तत्र तत्र चन्द्रमण्डलं भिन्नमुपलभ्यते तथैव स्थुलसूक्ष्मदेहभेदेषु मोहकल्पितेष चिदाभासवदात्मापि तदिविविक्तो भिन्नो भातीत्यर्थः ॥ २८ ॥

नन्वात्मनो मायाकल्पितेषु प्राणादिषु बहुत्वं चेत्तस्य व्यापारवत्त्वमपि तद्वदेव स्यादित्याशङ्कव्य दृष्टान्तेन निरस्यति—मायेति ।। २९ ।।

प्राणादिसम्बन्धमङ्गीकृत्योक्तं सोऽपि वस्तुतो नास्तीत्याह—न हस्तीति।। ३०।।

परमार्थात्मसद्भावेऽपि मायासम्बन्धोऽपरिहार्यः स्यादित्याशङ्क्र्याह—अबद्धेति । लोके तावद-प्रतिबद्धहष्टेर्नास्ति मायादर्शनम् । मायाविनो दर्शने सत्यप्यवस्तुत्विनश्चयान्न तत्कृतो भयादिभवित । किन्तु बुद्धाक्षस्यैव सा हस्त्यादिमाया भासते सत्यतया हर्षविषादादिहेतुश्चिनश्चीयते । तथा ब्रह्मात्म- ज्ञानाद्वस्तुतो ब्रह्मास्मीति ज्ञानाद्विद्धान्मायाव्येव मायातत्कार्यबन्धविधुरो मुक्तः स्यादित्यर्थः । साक्षाद्ब्रह्मात्मज्ञानादमायावी मायातत्कार्यबन्धविनिर्मुक्तो भवतीत्यर्थः ॥ ३१ ॥

श्रुतिसिद्धः श्रद्धेयः स्यादित्याह—साक्षादिति । 'यत्साक्षाद्परोक्षाद्ब्रह्म य आत्मा सर्वान्तर' इति श्रुतेरपरोक्षज्ञानमेव परमार्थज्ञानं तत एव बन्धमोक्षः। 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रित्यादिदर्शनात्। 'इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीनमहत्ती विनष्टि' रित्यादिश्रुतेरचेत्यर्थः।। ३२।।

साक्षादात्मविज्ञानमुक्तमाक्षिपति—अज्ञब्दादीति ॥ ३३ ॥

तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थवुद्धिवृत्तौ प्रतिबिम्बितः परमात्मा स्वतोऽपरोक्षः स्फुरित ऐन्द्रियकत्वा-भावेऽपीति परिहरित—अदृश्योऽपीति ।। ३४ ।।

32

सम्यङ्मतिप्रकरणम्

६७

#### भानीविस्वं यथा चौष्णयं जले दृष्टं न चाडम्भसः। बुद्धी बोघो न तद्धर्मस्तथैव स्याद्विधर्मतः ॥३४॥ चक्षुर्युक्ता धियो वृत्तिर्या तां परयन्नलुभदक्। दृष्टेर्द्रष्टा भवेदात्मा श्रुतेः श्रोता तथा भवेत् ॥३६॥ 8 केवलां मनसो वृत्ति पश्यन मन्ता मतेरजः। विज्ञाताऽलुप्तशक्तित्वात्तथा शास्त्रं न हीत्यतः ॥३७॥ ध्यायतीत्यविकारित्वं तथा लेलायतीत्यपि । अत्र स्तेनेति शुद्धत्वं तथाऽनन्वागतश्रुतेः ॥३८॥ 2 शक्तयलोपात्सुषुप्ते इस्तथा बोधेऽविकारतः। ज्ञेयस्यैव विशेषस्तु यत्र वेति श्रुतेर्वचः ॥३९॥ व्यवधानाद्धि पारोक्ष्यं लोकदृष्टेरनात्मनः। दृष्टेरात्मस्वरूपत्वात्प्रत्यक्षं त्रहा तत्स्मृतम् ॥४०॥ 83 बुद्धौ बोधो गृह्यते चेत्तद्धर्मः स्यादित्याशङ्ख्य दृष्टान्तेन निराचष्टे—भानोरिति। विधर्मत्वं बृद्धेर्जंडत्वात् ॥ ३५ ॥ न केवलं शास्त्रीयबुद्धावेन विशुद्धचिद्धातुः परमात्मा स्फूरति किन्तू लौकिकीष्वपि बुद्धिवृत्तिष्वा-त्मा स्वतोऽपरोक्षः साक्षितया स्फुरतीत्याह—चक्षुरिति। न दृष्टेर्द्रष्टारं पश्येर्नं श्रुतेः श्रोतारं शृणुया इत्यादि-१६ श्रुतिरत्रानुकूलेति दर्शयति—तथेति । चक्षुर्युका चक्षुर्द्वारिका रूपाकारा या धीवृत्तिस्तां स्वाभासद्वारा पश्यन्दृष्टेद्रष्टेत्युच्यते । एविमिन्द्रियान्तरद्वारामि धीवृत्ति पश्यन् श्रुतेः श्रोतेत्यादिव्यवहारविषयो भवति ॥ ३६॥ इदानीं वाह्येन्द्रियनिरपेक्षधीवृत्तिसाक्षित्वं दर्शयति—केवलामिति। विज्ञाता अध्यवसाय-20 लक्षणाया धीवृत्तेः साक्षित्वात् अलुप्तशक्तित्वात्-अलुप्तचित्स्वभावत्वात् "न हि द्रष्टुईष्टेविपरिलोपो विद्यत'' इति श्रुतेः ॥ ३७॥ द्रष्ट्रवादिव्यपदेशाद्विकारित्वादशुद्धिप्रसक्तावाह—ध्यायतीति । ध्यायतीवेतीवशब्दश्रुतेर-विकारित्वम् । अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति' 'अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेने'ति श्रुतेश्च शुद्धत्वमवगम्यत इत्यर्थः ॥ ३८ ॥ ननु सप्ते ज्ञानाभावात् जागरितस्वप्नयोश्च तद्भावादात्मा विकारीत्याशङ्क्रचाह—शक्त्यलो-पादिति । बोधशब्देनावस्थाद्वयमुच्यते । तत्राप्यात्मनोऽपरोक्षत्वे हेतुरविकारत इति । ननु सुषुप्ते नाज्ञासिषमिति परामर्शो बोधे च जानामीत्यनुभवस्तत्कथमवस्थात्रये निर्विशेषचिद्वपतेत्याशङ्क्र्याह ज्ञेयस्येति । सुषुप्ते ज्ञेयस्याज्ञानातिरिक्तस्यासत्त्वमवस्थान्तरे तु तस्य सत्त्वमित्यत्र नियामकमाह— यत्र वेति ॥ ३९॥

यदुक्तमात्मनः स्वतोऽपरोक्षत्वं निर्विकारत्वञ्च तदिदानीं स्पष्टयति—व्यवधानाद्वीति ॥ ४० ॥

| न हि दीपान्तरापेक्षा यद्वदीपप्रकाशने ।            |   |
|---------------------------------------------------|---|
| बोधस्यात्मस्वरूपत्वान्न बोधोऽन्यस्तथेष्यते ॥४१॥   |   |
| विषयत्वं विकारित्वं नानात्वं वा न हीष्यते।        |   |
| न हेयो नाप्युपादेय आत्मा नान्येन वा ततः ॥४२॥      |   |
| सबाह्याभ्यन्तरोऽजीर्णो जनमसृत्युजरातिगः।          |   |
| अहमात्मेति यो वेत्ति कुतो न्वेव विभेति सः ॥४३॥    |   |
| प्रागेवैतद्विधेः कर्म वर्णित्वादेरपोहनात् ।       |   |
| तदस्थूलादिशास्त्रभ्यस्तत्त्वमेवेति निश्चयात् ॥४४॥ |   |
| पूर्वदेहपरित्यागे जात्यादीनां प्रहाणतः ।          |   |
| देहस्यैव तु जात्यादिस्तस्याप्येवं ह्यनात्मता ॥४५॥ |   |
| ममाहं चेत्यतोऽविद्या शरीरादिष्वनात्मसु ।          |   |
| आत्मज्ञानेन हेया स्यादसुराणामिति श्रुतेः ॥४६॥     | 8 |

लोकानां **दृष्टेर**नात्मविषयाया अनात्मनश्च घटादेर्देशकालादिव्यवधानात्पारोक्ष्यं न त्वेवमात्मनो ह्र व्यव<mark>धानमस्ति । तस्मात्सदैव प्रत्यक्षं ब्रह्</mark>मोत्यर्थः । यस्मादपरोक्षदृष्टिरूपं प्रत्यक्षं ब्रह्म तस्मान्न परमार्थ- हिन्द्र तस्तज्ज्ञाने घटादेरिवान्यज्ञानापेक्षोत्याह**—नहीति** ।। ४१ ।।

एवमपरोक्षत्वमात्मनो विश्वदीकृत्याविकारित्वं विश्वदीकुर्वन्निर्विशेषत्वमाह—विषयःविमिति ।

ननु कुत्तोऽस्य निर्विकारत्वं नरकपातादिभीतिदर्शनात्तिवृत्त्यर्थं धर्मानुष्ठानसिद्धेरित्याशङ्क्र्या-ज्ञानावस्थायामेव भीतिरनुष्ठानञ्च न ज्ञानावस्थायामित्याह—सबाह्येति ॥ ४३ ॥

ज्ञानिनोऽपि यावज्जीवादिश्रुतिचोदितान्यग्निहोत्रादीनि कर्माणि सन्तीत्याशङ्क्र्याह्-प्रागिति । तस्य ब्रह्मात्मरूपस्य विधिविधानं प्रतिपादनं तस्मात्पूर्वमेवाग्निहोत्रादिकर्मं नोध्वं ब्रह्मात्मज्ञानेन कर्मानुष्ठानप्रयोजकस्य वर्णित्वमाश्रमित्वमित्यादेरिभमानस्यापास्तत्वादित्यर्थः । अधिकारिणो वर्णित्वादियुक्तस्य न कर्मत्यागोपपत्तिरित्याशङ्क्र्याह—तदिति । तद्ब्रह्मास्थूलादिलक्षणं त्वमेवेति तत्त्वमसिवाक्यान्निश्चयादिधकारित्वेन प्रसिद्धस्याहं ब्रह्मोति बोधोत्पत्तौ कर्मानुपपत्तिरित्यर्थः ॥४४॥

र्वाणत्वादेरपोहे युक्तिमाह—पूर्विहेति । तथापि वर्त्तमानदेहस्यात्मत्त्वात्तद्गतजात्यादेरप्रहाण-मित्याशङ्क्र्याह—तस्यापीति । पूर्वदेहवद्वर्तमानदेहस्याप्यागमापायित्वेऽनात्मत्वान्न तद्धर्मस्य जात्यादेर-प्रहाणमित्यर्थः ॥ ४५ ॥

शरीरादिष्वात्मत्वाभिमानस्य प्रसिद्धत्वेनाहेयत्वमाशङ्क्र्ञ्याह—ममाहिमिति । यतः शरीरादिषु वस्तुतोऽनात्मस्वागमापायिषु शुद्धस्यात्मनोऽविद्यावशान्ममाहिमित्यभिमानस्तस्मा''दसुराणां ह्येषोपिन-पदि''ति श्रुतेर्देहात्मदर्शनस्य हेयत्विमत्यर्थः ॥ ४६॥

X

2

१२

विय

| सम्यङ्मतिप्रकरणम्                                                                                                      | ६९                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| दशाहाशौचकार्याणां पारिव्राज्ये निवर्तनम् । व्या ज्ञानस्य संप्राप्तौ तद्वज्जात्यादिकमेणाम् ॥४७॥                         |                     |
| यत्कामस्तत्क्रतुर्भूत्वा कृतं त्वज्ञः प्रपद्यते।                                                                       |                     |
| यदा स्वात्मद्दशः कामाः प्रमुच्यन्तेऽमृतस्तदा ॥४८॥                                                                      | 8                   |
| आत्मरूपविधेः कार्यं क्रियादिस्यो निवर्तनम् ।                                                                           |                     |
| न साध्यं साधनं वाऽऽत्मा नित्यतृप्तः स्मृतेर्मतः ॥४९॥                                                                   |                     |
| उत्पाद्याप्यविकार्याणि संस्कार्यं च क्रियाफलम्।                                                                        |                     |
| नातोऽन्यत्कर्मणा कार्यं त्यजेत्तस्मात्ससाधनम् ॥५०॥                                                                     | 6                   |
| तापान्तत्वादनित्यत्वादात्मार्थत्वाच्च या बहिः।                                                                         |                     |
| संहत्याऽऽत्मिनि तां प्रीतिं सत्यार्थी गुरुमाश्रयेत् ॥५१॥                                                               |                     |
| शान्तं प्राञ्चं तथा मुक्तं निष्क्रियं ब्रह्मणि स्थितम् ।                                                               |                     |
|                                                                                                                        | 02                  |
| श्रुतेराचायेवान्वेद तद्विद्वीति स्मृतेस्तथा ॥५२॥                                                                       | 17                  |
| हा सार्थियुक्तं शिष्यं शिष्यगुणान्वितम्।                                                                               | Jacobie<br>bis is t |
| ब्रह्मविद्याप्लवेनाशु भेरवान्तम्बान्तमहोद्धिम् ॥५३॥                                                                    | 175                 |
| ज्ञानादूर्ध्वं न कर्म तत्प्रयोजकं वा जात्यादीत्येतद्दृष्टान्तेन साधयति—दशाहाशौचेति । यथाहि                             | 00                  |
| सिपण्डताभिमानाभावान्मुनेराशौचादिनिवृत्तिरेवं जात्याद्यभिमानाभावाद्विदुषः कर्मे <mark>निवर्तत</mark><br>इत्यर्थः ॥ ४७ ॥ | १६                  |
| ब्रह्मात्माज्ञानमूलः संसारो यस्मात्तस्माद् ब्रह्मात्मज्ञानात् प्राक्कामादियुक्तो धर्माधर्मद्वारा                       | abela               |
| संसरित । ब्रह्मात्मज्ञाने च कामादिरहितो मुक्तो भवतीत्याह—यत्काम इति ॥ ४८ ॥                                             | 声声                  |
| कामकर्मनिवृत्त्या मोक्षेऽपि कुतः कामकर्मनिवृत्तिरित्याशङ्क्रचाह—आत्मेति । यद्यपि क्रिया-                               | २०                  |
| कारकफलेभ्यो निवर्तनमात्मनः स्वरूपबोधनद्वारा क्रियते तथापि तस्य साध्यसाधनान्यतरान्तर्भावा-                              |                     |
| त्क्रियासंस्पिशत्विमत्याशङ्क्रच विज्ञानमानन्दं ब्रह्मोत्यादिकूटस्थपरमानन्दश्रुतेर्मैवमित्याह—                          |                     |
| न साध्यमिति ॥ ४९ ॥ अतम्बर्धानलक्षणस्य मोक्षस्य चर्त्रविधिकयाफलविलक्षणत्वानमुसुक्ष्रदर्शराज्यादि-                       | 28                  |
| सम्बन्धं कर्म वर्जयेदिति फलितमाह—उत्पाद्यति ॥ ५० ॥                                                                     |                     |
| ससाधनं कर्मं त्यक्तवा मुमुक्षुणा कर्ताव्यमर्थं दर्शयति —तापान्तत्वादित्यादि ॥ ५१ ॥                                     |                     |
| अशेषत्वादिप स्वस्यार्भ्याहितत्वादात्मन्येव प्रीतिः कार्येत्यर्थः । किलक्षणं गुरुमुपगच्छेदित्यपेक्षाया-                 |                     |
| माह—ज्ञान्तिमिति । गुरोराश्रयणीयत्वे प्रमाणमाह—श्रुतेरिति ॥ ५२ ॥                                                       | 26                  |
| अक्तप्रमाणानुरोधेनोक्तविशेषणस्य गुरोराश्रयणे फलं सूचयति—स गुरुरिति । युक्तं समाहितम् ।                                 | 前后                  |
| अमानित्वादयः शिष्यगुणाः ॥ ५३ ॥                                                                                         |                     |
| १. स्वान्तं अन्तःकरणं अत्र तदपहितो जोबोऽभिष्रेतः ।                                                                     | THE                 |

1

# उपदेशसाहस्री

दृष्टिः स्पृष्टिः श्रुतिद्वातिर्मतिर्विज्ञातिरेव च ।

शक्तयोऽन्याद्य भिद्यन्ते चिद्रूपत्वेऽप्युपाधिभिः ॥५४॥

अपायोद्भृतिहीनाभिर्नित्यं दीप्यन् रिवर्यथा ।

सर्वदृक् सर्वगः शुद्धः सर्वं जानाति सर्वदा ॥५४॥

अन्यदृष्टिः शरीरस्थस्तावन्मात्रो द्यविद्यया ।

जलेन्द्वाद्युपमाभिस्तु तद्धर्मा च विभाव्यते ॥५६॥

दृष्ट्वा बाद्यं निमील्याथ स्मृत्वा तत्प्रविद्याय च ।

अथोन्मील्यात्मनो दृष्टि ब्रह्म प्राप्नोत्यनध्वगः ॥५७॥

प्राणाद्येवं त्रिकं हित्वा तीर्णोऽज्ञानमहोद्धिम् ।

स्वात्मस्थो निर्मुणः शुद्धो बुद्धो मुक्तः स्वतो हि सः ॥५८॥

१२

20

26

कथं पुनरुक्तलक्षणो गुरुः सम्यग्ज्ञानेनाप्रयत्नेन शिष्यं संसारसागरात्तारयेदित्यपेक्षायां प्रथमं पदार्थ-विवेकं कारयतीत्यभिष्रत्य पदार्थशुद्धि संक्षेपतो दर्शयित–दृष्टिरिति । दृश्यादिशक्तीनामन्यासां च रसयित वक्त्यादिशक्तीनां चिद्रूपत्वाविशेषान्न भिन्नतेत्याशङ्क्र्यार्थेन्द्रियोपाधिकबुद्धिवृत्तिद्वारा काल्पनिको भेदः सिद्धचतीत्याह—चिद्रूपत्वेऽपीति ॥ ५४ ॥

हश्यादीनां स्वारस्येनाभिन्नत्वमौपाधिकत्वेन भिन्नत्विमत्यभीष्टेपि कथं पदार्थशुद्धिरित्यपेक्षा-यामाह—अपायेति । यथाऽऽदित्यो जगित स्वरित्मभिः नित्यं दीप्यते, तथा स्वभावतो जन्मविनाश-शून्यया चिच्छक्तचाऽयमात्मा पूर्वोक्त दृश्यादिसाक्षित्वेन सदा दीप्यमानो वर्त्तते । स च सर्वं कार्यं कारणं च किल्पतं व्याप्नोति । सर्वं च सामान्येन पश्यित । सर्वस्य साभासत्वात्स ह्यशुद्धेर्भास्यत्वात्परिशुद्धः सिद्धचित । सर्वं च सर्वस्मिन् काले स्वाभासद्वारा विशेषतो जानाति । तदेवं पदार्थशुद्धिः सिद्धच-तीत्यर्थः ॥ ५५ ॥

उक्तलक्षणरचेदात्मा कथं तस्य संसारोपलब्धृत्वं परिच्छेदप्रतिभासरचेत्याराङ्क्र्याह—अन्यदृष्टरिति । अविद्यया शरीरद्वयगतस्तावन्मात्रमात्मानं मन्यमानो भेददर्शी परिच्छिन्नं संसारिणं चात्मानं परयतीत्यर्थः । तदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयति—जलेन्द्विति । यथा जलचन्द्रादिभिवयच्चन्द्रादीनां परिच्छेदरचलनादि-व्यवहारस्तथाऽऽत्मनः सर्वव्यवहारातीतस्याविद्याकल्पितोपाधिभिः सर्वो व्यवहारस्तस्मादात्मिन परिच्छेद्व्यवहारस्यौपाधिकत्या स्वतोऽसौ शुद्धोऽपरिच्छिन्नरचेत्यर्थः ॥ ५६ ॥

आत्मनः सत्यज्ञानादिरूपस्याविद्याकित्पतः संसारव्यवहारस्ततश्चाचार्यप्रसादाद्विविक्तपदार्थः समाधियुक्तोऽवस्थात्रयसाक्षिणमवस्थात्रयाद्विविच्य ब्रह्मत्वेन ज्ञात्वा मुच्यते मुमुक्षुरित्याह—दृष्ट्-वेति ॥ ५७ ॥

कथमनध्वगो ब्रह्म प्राप्नोतीत्यपेक्षायामाह—प्राणाद्येविमिति । पदार्थविवेकद्वारा वाक्यार्थज्ञाना-दज्ञाननिवृत्तौ स्वतो मुक्तत्वाद्विदुषो गतिव्यतिरेकेण ब्रह्म प्राप्तस्यापुनरावृत्तिर्युक्तेत्यर्थः ॥ ५८ ॥

|                                                | सम्यङ्मतिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                    | ७१       |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                | अजोऽहं चामरोऽमृत्युरजरोऽभय एव च ।                                                                                                                                                                                    |          |
|                                                | सर्वज्ञः सर्वदृक् शुद्ध इति बुद्धो न जायते ॥ ४९॥                                                                                                                                                                     |          |
|                                                | पूर्वोक्तं यत्तमोबीजं तन्नास्तीति विनिश्चयः।                                                                                                                                                                         |          |
|                                                | तदभावे कुतो जन्म ब्रह्मैकत्वं विज्ञानतः ॥६०॥                                                                                                                                                                         | 8        |
| 8                                              |                                                                                                                                                                                                                      | 0        |
|                                                | क्षीरात्सर्पियथोद्धृत्य क्षिप्तं तस्मिन्न पूर्ववत् ।                                                                                                                                                                 |          |
|                                                | बुद्धचादेर्ज्ञस्तथाऽसत्यान देही पूर्ववद्भवेत् ॥६१॥                                                                                                                                                                   |          |
|                                                | सत्यं ज्ञानमनन्तं च रसादेः पश्चकात्परम् ।                                                                                                                                                                            |          |
|                                                | स्यामदृश्यादिशास्त्रोक्तमहं ब्रह्मोति निर्भयः ॥६२॥                                                                                                                                                                   | 2        |
|                                                | यस्माद्भीताः प्रवर्तन्ते वाङ्मनःपावकादयः।                                                                                                                                                                            |          |
|                                                | तदात्मानन्दतत्त्वज्ञी न विभेति कुतश्रन ॥६३॥                                                                                                                                                                          |          |
|                                                | नामादिभ्यः परे भूम्नि स्वाराज्ये चेत्स्थतोऽद्वये ।                                                                                                                                                                   |          |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                      | १२       |
| 63                                             | विराड्वैश्वानरी बाह्यः स्मरन्नन्तः प्रजापतिः।                                                                                                                                                                        |          |
|                                                | प्रविलीने तु सर्वस्मिन् प्राज्ञोऽव्याकृतमुच्यते ॥६४॥                                                                                                                                                                 |          |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                      |          |
| केन प्रकारणात                                  | मानं प्रतिपद्यमानो न पुनः शरीरं गृह्णाति तत्राह—अजोऽहमिति ॥ ५९ ॥                                                                                                                                                     | 0 =-     |
| दिनोक्तम् ॥ ६० ॥                               | शरीरग्रहणाभावे कारणमाह—पूर्वोक्तमित्यादि । सुषुप्ताख्यं तमोऽज्ञानमित्या-                                                                                                                                             | १६       |
| साक्षादात्मानम                                 | हं ब्रह्मास्मोति पश्यतोऽपि पूर्ववद्व्यवहारदर्शनात्तत्क्वतधर्माधर्मनिबन्धनः संसारः                                                                                                                                    | 10 J. 15 |
| स्यादित्याशङ्क्षच वाधि                         | ातानुवृत्तिमात्रत्वान्न संसारहेतुत्वं स्यादिति दृष्टान्तपूर्वंकमाह—क्षीरादिति । । ।                                                                                                                                  |          |
| यथा नवनीतं क्षीरादुद्ध                         | धृत्य तस्मिन्नेव निःसारे क्षिप्तं न पूर्ववद्भवति । तथा बुद्धचादेरसत्यादात्मानं 🕬                                                                                                                                     | : 20     |
|                                                | ति वाक्यादवगच्छन्वुद्धचादौ वर्तमानोऽपि न पूर्ववद्हेद्वयाभिमानभागी बद्धः                                                                                                                                              |          |
| सिद्धचेदित्यर्थः ॥ ६१।                         |                                                                                                                                                                                                                      | F 110    |
| ाकलक्षणमात्मा<br><b>पञ्चकाद</b> न्नमयादिकोशप   | नं पश्यन् विद्वान्तिर्भयोऽसंसारी स्यादित्याकाङ्क्षायामाह् — <b>सत्यमिति । रसादेः</b><br>इत्रकात ॥ ६२ ॥                                                                                                               | २४       |
| <b>पञ्चकाद</b> समयादिकाशप<br>अट्टियेऽनात्म्येऽ | विकार्त् ॥ ५२ ॥<br>निरुक्तेर्ऽनिलयन इति शास्त्रोक्तं विदुषो निर्भयत्वे भयहेतोरात्मत्वावगमं हेत्वन्तर-                                                                                                                | 10       |
|                                                | गादयोऽध्यात्ममधिदैवमग्न्यादयः ॥ ६३ ॥                                                                                                                                                                                 |          |
| ननु विदुषोऽपि                                  | हरिहरहिरण्यगर्भादीनां नमस्कार्यत्वात्तदतिक्रमे भयं संभावितमिति चेन्नेत्याहै                                                                                                                                          | वनं      |
| नामादिभ्य इति । परि                            | रेपक्वायां विद्यायां विदुषो गुणाभावात्कृतकृत्यत्वान्न कर्मणा ज्ञानेन वा कर्त्त्रव्यं                                                                                                                                 | 26       |
| CC 2 C.                                        | 。在1976年代,1976年代的主义,但是在1976年的1976年的1976年代的1976年代的1976年代,1976年代的1976年代,1976年代,1976年代                                                                                                                                   | क्रीर    |
| भूम्नो नामादिः                                 | त ।।<br>भ्यो विलक्षणत्वेऽपि कथमद्वयत्वमित्याशङ्क्ष्य नामादिरूपावस्थात्रयस्याध्यस्तत्वा-<br>भूम्नोऽद्वयत्वमिति वक्तुमवस्थात्रयमनुवदत्ति—विराडिति । अध्यात्माधिदैवत्त-<br>सम्बोद्धयत्वानरादिरूपेणावस्थात्रयमकम् ॥ ६५ ॥ | 東下       |
| योरेकत्वाभिप्रायेण विर                         | मूम्नाऽद्वयत्वामातः वक्तुमवस्थात्रयमनुवदात <b>ः । अ</b> ध्यात्माघिदवत्त-<br>राडवैश्वानरादिरूपेणावस्थात्रयमक्तमः ।। ६५ ।।                                                                                             | 37       |

योरेकत्वाभिप्रायेण वि

| वाचारम्भणमात्रत्वात्सुषुप्तादित्रिकं त्वसत् । किं<br>सत्यो ज्ञश्राहमित्येवं सत्यसन्धो विम्रुच्यते ॥६६॥<br>भारूपत्वाद्यथा भानोर्नाहोरात्रे तथैव च । |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ज्ञानाज्ञाने न मे स्यातां चिद्रूपत्वाविशेषतः ॥६७                                                                                                   | 8  |
| शास्त्रस्यानतिशङ्कचत्वाद्ब्रह्मैव स्यामहं सदा।                                                                                                     |    |
| त्रक्षणो मे न हेयं स्याद्ग्राद्यां वेति च संस्मरेत् ॥६८॥                                                                                           |    |
| अहमेव च भूतेषु सर्वेष्वेको नभो यथा।                                                                                                                |    |
| मिय सर्वाणि भूतानि पश्यन्नेवं न जायते ॥६९॥                                                                                                         | =  |
| न बाह्यं मध्यतो वाऽन्तर्विद्यतेऽन्यत्स्वतः क्वचित् ।                                                                                               |    |
| अबाह्यान्तःश्रुतेः किश्चित्तस्माच्छुद्धः स्वयंप्रभः ॥७९॥                                                                                           |    |
| नेति नेत्यादिशास्त्रेभ्यः 'प्रपञ्चोपश्चमोऽद्वयः'।                                                                                                  |    |
| अविज्ञातादिशास्त्राच्च नैव ज्ञेयो हातोऽन्यथा ॥७१॥                                                                                                  | १२ |
| सर्वस्यात्माऽहमेवेति ब्रह्म चेद्विदितं परम्।                                                                                                       |    |
| स आत्मा सर्वभूतानामात्मा ह्येषामिति श्रुतेः ॥७२॥                                                                                                   |    |

तस्यावस्थात्रयस्य मिथ्यात्वे सति तत्साक्षिणो वस्तुभूतस्याहं ब्रह्मोति सम्यग्ज्ञानान्म् किरित्याह वाचारम्भणेति ॥ ६६ ॥

**आत्माज्ञानादध्यस्तः** संसारस्तज्ज्ञानमुक्तो भवतीत्युक्ते ज्ञानाज्ञानयोरात्मधर्मत्वं शङ्क्याह—भारूपत्वादिति ॥ ६७॥

आत्मनो निर्विशेषत्वशास्त्रप्रामाण्याद्ब्रह्मैवाहं सदा स्यामिति स्मरेत् तस्य मे ब्रह्मणस्त्याज्यमाव वा नास्तीति सर्वदाऽनुसन्दध्यादित्याह—ज्ञास्त्रस्येति ।। ६८ ।।

कि तद् ब्रह्मात्मपरं शास्त्रं कि वा ब्रह्मात्मत्वं सर्वदाऽनुसन्दधानस्य फलमित्याशङ्क्र्य 'यस्तू सर्वाणि भूतानि' इत्यादिमन्त्रमुदाहरन्त्रत्तरमाह—अहमेवेति ॥ ६९ ॥

तदेतद्ब्रह्मापूर्वंमनपरमित्यादिवाक्यमपि निर्विशेषब्रह्मात्मपरमस्तीत्याह-उक्तं श्र्त्यर्थमाश्रित्य फिलतमाह—तस्मादिति ॥ ७० ॥

शास्त्रान्तराण्याश्रित्य सर्वप्रपञ्चसंस्पर्शशून्यत्वमात्मनो दर्शयति—नेति नेत्यादीति । कार्यकारण-रहितश्च अन्यदेव तद्विदितादित्यादिशास्त्रादात्मेत्याह—अविज्ञातादीति । तस्मान्मुमुक्षुणा सप्रपञ्चत्वेन न ज्ञेय इत्याह—नैव ज्ञेयो ह्यतोऽन्यथेति ॥ ७१ ॥

एवमुक्तलक्षणं ब्रह्माऽऽत्मत्वेन पश्यतः किं स्यादित्यपेक्षायामाह—सर्वस्यात्मेति ।। ७२ ॥ विकास १८८

# सम्यङ्मतिप्रकरणम् 69 जीवरचेत्परमात्मानं स्वात्मानं देवमञ्जसा । देवी[वेदो]पास्यः स देवानां पशुत्वाच्च निवर्तते ॥७३॥ अहमेव सदात्मज्ञः शून्यस्त्वन्यैर्यथाम्बरम्। इत्येवं सत्यसन्धत्वादसद्भाता न बध्यते।।७४।। कृपणास्तेऽन्यथैवातो विदुर्बेह्य परं हि ये। स्वराडचोऽनन्यदक् स्वस्थस्तस्य देवा असन्वशे ॥७५॥ हित्वा जात्यादिसम्बन्धान्वाचोऽन्याः सह कर्मभिः। ओमित्येवं स्वमात्मानं सर्वं ग्रुद्धं प्रपद्यथ ॥७६॥ 6 सेतुं सर्वव्यवस्थानामहोरात्रादिवर्जितम् । तिर्यगूर्ध्वमधः सर्व सकुज्ज्योतिरनामयम् ॥७७॥ धर्माधर्मविनिमु कं भूतभव्यात्कृताकृतात् । स्वमात्मानं परं विद्याद्विमुक्तं सर्वबन्धनैः ॥७८॥ विद्याद्विमुक्तं सर्वबन्धनैः ॥७८॥ अकुर्वन्सर्वकुच्छद्धस्तिष्ठन्नत्येति 😘 🐪 धावतः । 🕬 🚾 🚾 मायया सर्वशक्तित्वादुजः सन् बहुधा मतः ॥७९॥ राजवत्साक्षिमात्रत्वात्सान्निध्याद्श्रामको यथा। भ्रामयञ्जगदात्माहं निष्क्रियोऽकारकोऽद्वयः ॥ = ०॥ उक्तसाधनसम्पन्नो जीवन्नेव ब्रह्मत्वं विदित्वा देवानां पशुभावान्निवृत्तः सन् कृतकृत्यो भवती-त्याह—जीवइचेति ॥ ७३॥ यद्क्तं सत्यसन्धो विमुच्यत इति तदेव स्पष्टयति — अहमेवेति । असद्धातेत्यसतः सकार्यस्या-ज्ञानस्य नाशियतेत्यर्थः ॥ ७४ ॥ एवंविधज्ञानाभावादितरे पशुभुताः शोच्या भवन्तीत्याह—कृपणा इति । यो यथोक्तलक्षणं वेद स पशुभावाद् व्यावृत्तो मुच्यत इत्याह—स्वराडिति । असन्निति छान्दसः प्रयोगः । आसन्निति तु वक्तव्यम् तस्य ब्रह्मविदः सर्वे देवा वशे वर्त्तन्त इत्यर्थः ॥ ७५ ॥ वर्षा वरम वर्षा यत आत्मज्ञानादेव कृतकृत्यता तस्मादात्मज्ञाने मुमुक्षुभिरोङ्कारद्वारा प्रयतितव्यमिति शिष्यान शिक्षयति—हित्वेति ॥ ७६॥ तमेव प्रतिपत्तव्यमात्मानं विशिनष्टि—सेत्मिति । धर्माधर्मेति च। उक्तविशेषणमात्मानं किमिति विद्यादित्यपेक्षायामाह—स्विमिति ॥ ७७-७८ ॥ कत्तु त्वादिश्रवणादात्मनो बन्धरहितत्वं कथिमत्याशङ्क्रच कत्तृ त्वादेर्मायामयत्वादित्याह— अकुर्विति । धावतो मनआदीन्प्राणानतीत्य गच्छति तत्र तत्र चैतन्याभासस्याभिव्यक्तेस्तत्रात्मा गत इव लक्ष्यत इत्यर्थः ॥ ७९ ॥ एतदेव प्रपञ्चयति—राजविदिति ॥ ८०॥ t in the state with the state of the state of

## उपदेशसाहस्री

निर्गुणं निष्क्रियं निर्दे निर्दे यित्ररामयम् । गुद्धं बुद्धं तथा मुक्तं तद्ब्रह्मास्मीति धारयेत् ॥ ६१॥ बन्धं मोक्षं च सर्व यत इदग्रुभयं हेयमेकं द्वयं च ैज्ञेयाज्ञेयाभ्यतीतं परममधिगतं तत्त्वमेकं विशुद्धम् । विज्ञायैतद्यथावच्छ्रतिम्रनिगदितं शोकमोहावतीतः सर्वज्ञः सर्वकृत्स्याद्भवभयरहितो ब्राह्मणोऽवाप्तकृत्यः ॥ ८२॥ न स्वयं स्वस्य नान्यश्च नान्यस्यातमा च हेयगः। उपादेयो न चाप्येवमिति सम्यङ्मतिः स्मृता ॥ = ३॥ आत्मप्रत्यायिका ह्येषा सर्ववेदान्तगोचरा। ज्ञात्वैतां हि विमुच्यन्ते सर्वसंसारबन्धनैः ॥ ८४॥

6

8

यस्मादेवमात्मा स्वतो नित्यशुद्धबुद्धमुक्तब्रह्मस्वभावस्तस्मात्तं तथैव जानीयादित्याह— निर्गुणमिति । भूयोऽपि पथ्यं वक्तव्यमिति न्यायान्नैतेषु रलोकेषु पौनरुक्तयं राङ्कितव्यमिति भावः ।।८१।।

83

उक्तमर्थंजातं संक्षिप्य प्रतिपत्तिसौकर्यार्थं कथयति—बन्धिमिति। सर्वं पूर्वोक्तं निःशेषं बन्धं सुखदुःखात्मकं, मोक्षं ब्रह्मस्वरूपावस्थानं विज्ञाय कृतकृत्यः स्यादिति सम्बन्धः । यस्मादज्ञानाद्बन्धो यस्माच्च ज्ञानान्मोक्षस्तदिदम्भयं बन्धमोक्षाख्यं ससाधनं ज्ञात्वा तथैकमनुवृत्तं कारणं द्वयञ्च व्यावृत्तं कार्यंमुभयं हेयं विज्ञाय ज्ञेयाज्ञेयाभ्यामतीतं 'यत्परं तत्त्वं' ब्रह्म वेदान्तेष्वधिगतमद्वितीयमशेषसंसार-संस्पर्शेशन्यं तच्च यथावदेव श्रुतिभिर्मुनिभिश्च निगदितं प्रत्यक्त्वेन प्रतिपद्य शोकमोहावतीतो भवति। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यत इति श्रुतेः। यथोक्ततत्त्वज्ञानतश्च सर्वज्ञो विज्ञायते <mark>ज्ञातव्यवस्त्वन्तराभावात् । कर्त्तव्याभावाच्य सर्वकृदसौ संपद्यते । उक्तादेव ज्ञानाद्भवभयरहितश्च</mark> निश्चीयते। 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान बिभेति कुतश्चने'ति श्रुतेः। 'अथ ब्राह्मण' इति श्रुतेर्ब्रह्मभावमापन्नश्च तज्ज्ञानाद्भवति तदाप्त्या च सकलकर्मफलावाप्तिद्वारा कृतकृत्यतामाप्नोति । 'एतद्बुद्ध्वा बुद्धि-मान्स्यात्कृतकृत्यश्च भारते'ति स्मृतेरित्यर्थः ॥ ८२ ॥ प्यंविषयाना मानाधिनरे प्रयुक्ताः गो

१६

कथमात्मानं जानन्कृतकृत्यः स्यादित्यपेक्षायामाह—न स्वयमिति। स्वस्य हेयत्वं न गम्यते नाप्युपादेयो भवति । एकस्मिन्कर्मकर्त्तुं भावासम्भवात् । नचान्यः स्वस्योपादेयो हेयो वा भवितुमुत्सहते । २४ अद्वितीये स्वात्मन्यन्यस्याभावात् । न चान्यस्यान्यो वा स्वयं वाऽऽत्मा हेयः स्यादुपादेयो वा यथोक्त-न्यायाविशेषात् उक्तलक्षणा धीः सम्यङ्मतिर्ब्रह्मविद्भिः स्मृता । तस्मादेवं स्यादित्यर्थः ॥ ८३ ॥

कूटस्थचैतन्यैकरसे पूर्णे वस्तुनि हानाद्यसंभवान्न हेयमुपादेयं वा किञ्चिदस्तीत्येवंविधाया धियः २८ सम्यङ्मितत्वे हेतुमाह आत्मप्रत्यायिकेति । आत्मानं ब्रह्मत्वेन प्रत्याययतीत्यात्मप्रत्यायिका विद्षां स्वानुभवारूढा वेदान्तप्रसिद्धा च यथोक्ता मतिः। एतां ज्ञात्वा लब्ध्वा मुच्यन्ते यस्मात्तस्मादेव सम्यङ्-मतित्वमित्यर्थः ॥ ८४ ॥ मा अध्या इत्या ।। ७९ ।।

१. ज्ञेयं ज्ञेयाभ्यतीतं—रामतीर्थंपाठः ।

॥ वर्षा भागानाना — हो। भाग भन्ति।

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                        | ७५           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| रहस्यं सर्ववेदानां देवानां चापि यत्परम्।                                                                                                                                                                 |              |
| प्रवित्रं परमं ह्ये तत्तदेतत्संप्रकाशितम् ॥८५॥                                                                                                                                                           |              |
| नैतद्देयमञ्जानताय रहस्यं जिल्लानमुत्तमस् । जान                                                                                                                                                           |              |
| विरक्ताय प्रदातव्यं शिष्यायानुगताय च ॥८६॥                                                                                                                                                                | 8            |
| ददतश्रात्मनो ज्ञानं निष्क्रयोऽन्यो न विद्यते।                                                                                                                                                            |              |
| ज्ञानिमच्छंस्तरेत्तस्माद्युक्तः शिष्यगुणैः सदा ॥८७॥                                                                                                                                                      |              |
| ज्ञानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता यस्मादन्यन विद्यते।                                                                                                                                                             |              |
| सर्वज्ञः सर्वशक्तिर्यस्तस्मै ज्ञानात्मने नमः ॥८८॥                                                                                                                                                        | _            |
| विद्यया तारिताः स्मो यैर्जन्ममृत्युमहोद्धिम् ।                                                                                                                                                           |              |
| सर्वज्ञभ्यो नमस्तेभ्यो गुरुभ्योऽज्ञानसंकुलम् ॥८९॥                                                                                                                                                        |              |
| ॥ तत्त्वमसिप्रकरणम् ॥ १८ ॥                                                                                                                                                                               |              |
| येनात्मना विलीयन्ते उद्भवन्ति च वृत्तयः।                                                                                                                                                                 | १२           |
| नित्यावगतये तस्मै नमो धीप्रत्ययात्मने ॥ १ ॥                                                                                                                                                              | STRIVE!      |
| प्रकरणोक्तं ज्ञानमिदानीं स्तौति—रहस्यं सर्ववेदानामित्यादि ।। ८५ ।।                                                                                                                                       |              |
| एतस्य गोपनीयत्वं सूचयति— <mark>नैतद्देयमित्यादिना ।</mark> तस्यानुपयोगशङ्कां शिथिलयति-<br>विरक्तायेति ॥ ८६ ॥                                                                                             | १६           |
| एवंलक्षणं ज्ञानं प्रयच्छन्नाचार्यो यस्मात्कृतकृत्यत्वान्न प्रलोभादिना तत्प्रदातुं प्रवर्त्तते तस्मा-                                                                                                     | The state of |
| न्मुमुक्षुरमानित्वादिशिष्यगुणसंपन्नः स्यात् यथा कृपयाऽऽचार्यो विद्यां दद्यादित्याह—ददतश्चेति ।। ८७ ।।<br>प्रकरणस्यादाविवोपसंहारेऽपि देवतानमस्कारं तद्भक्तेविद्याप्राप्तावन्तरङ्गत्वज्ञापनार्थं प्रकरोति— | TP5FF        |
| ज्ञानं ज्ञेयं तथेत्यादिना ॥ ८८ ॥                                                                                                                                                                         | 70           |
| पूर्ववद्गुरुभक्तेरि ज्ञानप्राप्तावन्तरङ्गत्वं ज्ञापियतुमन्तेऽपि गुरून् प्रणमत्याचार्यः—विद्यया                                                                                                           | र्यंदा       |
| तारिताः स्मो यैरित्यादिना । अज्ञानसंकुलं मिथ्याज्ञानबहुलम् । जन्ममृत्यूपेतं संसारसमुद्रं विद्यया यैस्तारिताः स्मस्तेभ्यो गुरुभ्यो नमो भूयादित्यर्थः ॥ ८९ ॥                                               |              |
| ्र सारकात्रक हार का है। विवृतं सम्यङ्मतिप्रकरणं सप्तदशम् ॥ अवस्थाना का निवृतं सम्यङ्मतिप्रकरणं सप्तदशम् ॥                                                                                                |              |
| तत्वमसिप्रकरणस्॥ १८॥                                                                                                                                                                                     | 12/22/15     |
| पूर्विस्मन्प्रकरणे ब्रह्मात्मविषयमपरोक्षज्ञानं मोक्षसाधनं वेदान्तेभ्यो भवतीत्युक्तम् ।                                                                                                                   |              |
| तदयुक्तम् । वेदान्तानां स्वर्गकामादिवाक्यवत्परोक्षज्ञानहेतुत्वादपरोक्षज्ञानं तु प्रसंख्यानादेव                                                                                                           | 35           |
| परोक्षत्रह्मात्मानमन्तः करणतद्वृत्तिभावाभावसाक्षिणं कूटस्थावगतिरूपं प्रकरणप्रतिपाद्यं दर्शयति—<br>येनात्मनेति ॥ १ ॥                                                                                      | ine m        |

| प्रमथ्य बज्जोपमयुक्तिसंभृतैः श्रुतेररातीञ्यतशो बचोऽसिभिः ।   |    |
|--------------------------------------------------------------|----|
| ररक्ष वेदार्थनिधि विशालधीः नमी यतीन्द्राय गुरोर्गरीयसे ॥ २ ॥ |    |
| नित्यम्रक्तः सदेवास्मीत्येवं चेन्न भवेन्मतिः।                |    |
| किमर्थं श्रावयत्येवं मातृवच्छ्रुतिरादृता ॥ ३ ॥               | 8  |
| सिद्धादेवाहमित्यस्माद्युष्मद्धमीं निषिध्यते ।                |    |
| रज्ज्वामिवाहिधीर्युक्त्या तत्त्वमित्यादिशासनैः ॥ ४ ॥         |    |
| शास्त्र रामाण्यती होया धर्मादेरस्तिता यथा।                   |    |
| विषापोहो यथा ध्यानाद् हु तिः स्यात्पाप्मनस्तथा ॥ ५ ॥         | _  |
| सद्ब्रह्माहं करोमीति प्रत्ययावात्मसाक्षिकौ ।                 |    |
| तयोरज्ञानजस्यैव त्यागो युक्ततरो मतः ॥ ६ ॥                    |    |
| सदस्मीति प्रमाणोत्था धीरन्या तिन्नभोद्भवा ।                  |    |
| प्रत्यक्षादिनिभा वाष्टि बाष्यते दिग्भ्रमादिवत् ॥ ७ ॥         | १२ |
|                                                              |    |

स्वोक्तेऽर्थे मुमुक्षूणां विद्वासार्थं स्वसंप्रदायशुद्धि स्वाचार्यगुणोपवर्णनपूर्वकं कथयति— प्रमध्येति ॥ २ ॥

एवं परापरगुरुनमस्कारव्याजेन प्रकरणार्थं स्वसंप्रदायशुद्धि चोक्त्वा तत्त्वमस्यादिवाक्यादेवा-परोक्षज्ञानमिति प्रकरणसिद्धान्तमाह—नित्यमुक्त इति ॥ ३॥

१६

नित्यापरोक्षस्वभावत्त्वादेवात्मनो वाक्यादेवापरोक्षज्ञानेन तदज्ञानतत्कार्यनिवृत्तिः फलती-त्याह—सिद्धादेवेति । अस्मत्यदलक्ष्यादहमित्यपरोक्षतया सिद्धादात्मनः सकाशाद्युष्मद्धम्मेः समूलो युक्त्या सहितौस्तत्त्वमस्यादिशासनैनिषिद्धचते । यथा रज्ज्वामारोपिता सर्पबृद्धिर्युक्तचा प्रकाशोत्पत्त्या निवर्त्तते तद्वदित्यर्थः ॥ ४ ॥

70

तन्निवृत्ति दृष्टान्ताभ्यां स्पष्टयति—शास्त्रेति । ध्यानान्मन्त्रबीजादेर्गायत्र्यादिजपाच्च पापहानि-र्यथा पाप्मशब्देनानर्थराशिर्गृद्यते । तथा तत्त्वमसिवाक्यं शक्तिविशेषादपरोक्षज्ञानं जनय-तीत्यर्थः ॥ ५ ॥

1177

ननु तत्त्वमसिवाक्योत्थप्रत्ययवदहं करोमीति प्रत्ययो दृश्यते तेन विरोधात् अहं ब्रह्मास्मीति प्रत्ययस्य कथं प्रतिष्ठा स्यात्तत्राह—सद्ब्रह्माहिमिति ।। ६ ।।

23

अज्ञानजस्यैव त्यागो नान्यस्येत्यभ्युपगमेऽपि कोऽज्ञानजः को वा प्रमाणज इति जिज्ञासायामाह—सदस्मीति । ब्रह्मास्मीति धीस्तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थत्त्वाद्बलवती । करोमीति धीस्तु तिन्नभोद्भवा प्रमाणाभासोत्था बाध्येत्यर्थः । वाक्यजन्यज्ञानस्य प्रत्यक्षवाधनसामध्यं नास्तीत्याशङ्कष्ट्वाह—प्रत्यक्षा-दीति। यथा प्राची प्रतीचीति वा प्रत्यक्षनिश्चयप्राप्तापि दिग्बुद्धिराप्तवाक्योत्थविज्ञानादानुमानिकज्ञानाद्वा बाध्यते । तथा ब्रह्मास्मीत्यपि धिया कर्ताऽस्मीत्यादिधीरध्यक्षवदवस्थितापि बाध्यवैत्यर्थः ॥ ७॥

## तत्त्वमसिप्रकरणम् فاقا कर्ता भोक्तेति यच्छास्त्रं लोकबुद्धचनुवादि तत्। सदस्मीति श्रुतेर्जाता बाध्यतेऽन्यैतयैव धीः ॥ = ॥ सदेव त्वमसीत्युक्ते नात्मनी म्रक्तता स्थिरा। प्रवर्तते प्रसंचक्षामतो युक्त्याऽनुचिन्तयेत् ॥ ९ ॥ सकृदुक्तं न गृह्णाति वाक्यार्थज्ञोऽपि यो भवेत्। अपेक्षतेऽत एवान्यदवोचाम द्वयं हि तत् ।१०॥ नियोगोऽप्रतिपन्नत्वात्कर्मणां स यथा भवेत्तावद्यावत्संवेद्यता हृदा ॥११॥ अविरुद्धो Z चेष्टितं च यतो मिथ्या स्वच्छन्दः प्रतिपद्यते। प्रसङ्ख्यानमतः कार्य यावदात्माऽनुभ्रयते ॥१२। सदस्मीति च विज्ञानमक्षजो बाधते ध्रवम्। शब्दोत्थं दृढसंस्कारो दोषैश्वाकृष्यते बहिः ॥१३॥ 83 ब्रह्मास्मीति बुद्धेरिव कर्तृत्वभोक्तृत्वबुद्धेरिप कर्त्ता भोक्ता विज्ञाताऽऽमेति शास्त्रजन्यत्वाविशेषात्र ब्रह्मास्मीति बुद्धचा बाध्यत्वसिद्धिरित्याशङ्कचाह—कर्तेति । अनयोर्बुद्धचोरेवं व्यवस्थितत्त्वादेतया शास्त्रोत्थया ब्रह्मास्मीति धिया कर्त्तृ त्वादिधीरन्या बाध्यत इति युक्तमेवोक्तमित्यर्थः ॥ ८॥ तत्त्वमस्यादिवाक्यस्यापरोक्षब्रह्मात्मप्रतिपादकत्वे प्रतिपादिते स्वय्थ्यमतमृत्थापयति— सदेवेति । प्रसंचक्षां प्रसंख्यानं शब्दावृति युक्त्या सहाभ्यसेत् । त्वं तदेवेति वाक्यादेव निविचिकित्स-

ब्रह्मात्माप्रतिपत्तेरित्यथः ॥ ९ ॥

नन्ववान्तरवाक्यार्थापरिज्ञानात्सदस्मीत्यप्रतिपत्तिः, नतु वाक्यासामर्थ्यात् । नहि पदार्थज्ञानादृते वाक्यार्थज्ञानिमत्याशङ्क्ष्याह—सकृदुक्तमिति । योऽप्यवान्तरवाक्यात्तदर्थभूतं पदार्थं जानाति
सोऽपि सकृदुक्तं तत्त्वमसिवाक्यार्थं यतो न प्रतिपद्यते । अत एवान्यत्सहकारिकारणं वाक्यमपेक्ष्यते ।
तच्च द्वयं शब्दानृचिन्तनं युक्त्यनृचिन्तनं च पूर्वंश्लोकेऽवोचिमत्यर्थः ॥ १० ॥

ननु तत्त्वमस्यादिवाक्ये विधिर्नोपलभ्यते । ब्रह्मात्मभावस्य स्वतः सिद्धेर्मुमुक्षोनियोगो नोपपद्यते तत्राह—नियोगिति । वाक्यमात्रादैक्यस्याप्रतिपन्नत्वात्तत्प्रतिपत्तिदाढ्र्यंपर्यन्तं प्रसङ्ख्यानविषये २४ नियोगस्तावदिवरुद्धः सिद्धचेत् । यथा ज्योतिष्टोमादिकर्मणां नियोगो भवेत्तथेत्यर्थः ॥ ११ ॥

किञ्च विधिमन्तरेण स्वेच्छातश्चेद्वाक्यार्थं प्रतिपद्यते तदा पारमहंस्यमिप चेष्टितं यमिनय-मात्मकं मिथ्या प्रसज्येत तस्मात्प्रसंख्यानमात्मसाक्षात्कारपर्यन्तां नियोगवशात्कार्यसित्याह— चेष्टितमिति ॥ १२ ॥

किञ्चाक्षजो बोधो हढसंस्कारः शब्दोत्थं विज्ञानं बाधते रागादिदोषैर्मुमुक्षुर्वहिराक्र<mark>ुष्यते ।</mark> तत्परिहारार्थमपि प्रसंख्यानं विधिना कार्यमित्याह—सदस्मीति ॥ १३ ॥

# **अपदेशसाहस्री**

|                                 | श्रुतानुमानजन्मीनी सामान्यविषयी ह पर्यतः । कि                                                                                                                                                 |                   |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|                                 | प्रत्ययावश्वजोऽवश्यं विशेषार्थी निवारयेत्। १४॥                                                                                                                                                |                   |
|                                 | वाक्यार्थप्रत्ययी कश्चिनिर्दुःखो नोपलभ्यते।                                                                                                                                                   |                   |
|                                 | यदि वा इश्यते कश्चिद्धाक्यार्थश्रुतिमात्रतः ॥१५॥                                                                                                                                              | 8                 |
|                                 | निदुःखोऽतीतदेहेषु भागाः कृतभावोऽनुमीयते ।                                                                                                                                                     |                   |
|                                 |                                                                                                                                                                                               |                   |
|                                 | चर्या नोऽशास्त्रसंवेद्या स्यादनिष्टं तथा सति। १६॥                                                                                                                                             |                   |
|                                 | सदसीति फलं चोक्त्वा विधेयं साधनं यतः।                                                                                                                                                         |                   |
|                                 | न् तद्न्यत्प्रसङ्ख्यानात्प्रसिद्धार्थमिहेष्यते ।।१७॥                                                                                                                                          | _                 |
|                                 | ास्मादनुभवायैवः : प्रसंचक्षीत <sup>्ति</sup> । यत्नतः । 🕫                                                                                                                                     |                   |
| 7                               | यजनसाधनतृत्साध्यविरुद्धं शमनादिमान् ॥१८॥                                                                                                                                                      |                   |
| नै                              | तिदेवं हारहस्यानां निति नित्यवसानतः।                                                                                                                                                          |                   |
| f                               | केमामाध्ये गरा श्राहमं च मोशो चित्रमित्रतः । १०॥                                                                                                                                              | १२                |
| न केवलं चिरनिरू                 | ढत्वेन प्रत्यक्षस्य प्राबल्यं विशेषविषयत्वादिष तस्य बलवत्त्वं मन्तव्यमित्याह—                                                                                                                 | -                 |
| Action in to it                 |                                                                                                                                                                                               | -                 |
|                                 | ज्ञानमात्रात्प्रसंख्यानिनरपेक्षात्कृतकृत्यता स्यात्तदा केनचिद् वाक्यार्थज्ञानिना                                                                                                              | THAILINE          |
|                                 | हिष्टोऽस्तीत्याह—वाक्यार्थेति। वामदेवादिर्वाक्यार्थज्ञानी कृतकृत्यो हष्टोऽस्तीत्या-                                                                                                           | १६                |
| शङ्क्र्याह—यदि वेति॥ १५         | ॥ पूर्वदेहेषु कृतभावोऽनुष्ठितप्रसङ्ख्यानोऽनुमीयते निर्दुःखत्वलिङ्गेनेत्यर्थः ।                                                                                                                | ance              |
| किञ्च विध्यनभ्यशामे नो          | उस्माकं पारमहंसी चर्या शास्त्रसंवेद्या न स्यात्। तथा सित तत्परित्यागे-                                                                                                                        | THE PROPERTY      |
| ऽप्यारूढपतितत्वं न सिद्धचे      | त् तच्चानिष्टमित्याह—चर्येति ॥ १६ ॥                                                                                                                                                           | २०                |
|                                 | विवादे सिद्धब्रह्मात्मोपदेशस्यार्थः स्यादित्याशङ्कवाह—सदसीति । ब्रह्मास्मीति                                                                                                                  |                   |
| वर्तमानापदेशेन साधनविध          | ानाय फलमभिधीयते सर्वत्र फलमुक्त्वा साधनं विधेयमित्यभ्युपगमादित्यर्थः।                                                                                                                         | DE MAIN           |
| कस्मात्तिहि ज्योतिष्टोमादिक     | मेव साधनमिह न विधीयेत तत्राह—न तदिति । प्रसंख्यानादन्यत्प्रसिद्धार्थं                                                                                                                         | IT FUCIEN         |
| स्वतः सिद्धार्थव्यञ्जनार्थे     | साधनमिह वेदान्तेषु नेष्यते । ज्योतिष्टोमादेर्व्यञ्जकत्वसामर्थ्याभावा-                                                                                                                         | 28                |
| पर्वपक्षमपसंहरति-               | पार्का के विकास के अस्ति का विकास के किए किए कि<br>तस्मादिति । साधनं प्रसंख्यानं तत्साध्यमैकात्स्यज्ञानं ताभ्यां विरुद्धकर्मे- | CTESS             |
| निष्ठत्वं तत्त्यजन् प्रसंख्यानं | शमदमादियुक्तः सन्कुर्यादित्यर्थः ॥ १८॥ अन्। । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                               | जार प्र<br>नगरिका |
| परिहारमुपक्रमते—                | -नैतदेविमिति । नेतिनेतीति सकलिवशेषप्रतिषेधेन वेदान्तानां ब्रह्मात्म-बोधने                                                                                                                     | 26                |
| पर्यवसानान्नियोगनिष्ठत्वं न     | प प्रतिभातीत्यर्थः । यत्तु सिद्धब्रह्मात्मस्वरूपकथनं प्रसंख्यानानुष्ठानार्थां न                                                                                                               |                   |
| तावता कृतकृत्यतार्थमित्यु       | कं सदसोति फलं चोक्त्वेत्यादिना तत्राह—क्रियेति। यत् क्रियासाध्यं फलं                                                                                                                          | THE PARTY OF      |
| तदव क्रियापेक्षया प्रवृत्य इ    | ह्त्वेन पूर्वमेव श्राव्यं न मोक्षस्तदा कथनीयः। नित्यसिद्धत्वेनाननुष्ठेयत्वात्त-                                                                                                               |                   |
| दितीयब्रह्मात्मस्वरूपे पर्यंव   | भेव तत्त्वमसिवाक्यमपरोक्षब्रह्मज्ञानोत्पादनेनाज्ञानतत्कार्यनिवर्त्तनेनापरोक्षा-<br>स्यतीत्यर्थः ॥ १९ ॥                                                                                        | 35                |

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                               | ७९                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| पुत्रदुःखं यथाध्यस्तं पित्राऽदुःखे स्वाआत्मनि । ७००                                                                                                                                             |                       |
| अहंकत्री तथाऽध्यस्तो नित्यादुःखे स्व आत्मनि ॥२०॥                                                                                                                                                |                       |
| सोऽध्यासो नेति नेतीति प्राप्तवत्प्रतिषिध्यते।                                                                                                                                                   |                       |
| 112 0 11                                                                                                                                                                                        | 8                     |
| आत्मनीह यथाऽध्यासः प्रतिषेधस्तथैव च।                                                                                                                                                            |                       |
| मलाध्यासनिषेधौ खे क्रियेते च यथाऽबुधैः ॥२२॥                                                                                                                                                     |                       |
| मलाव्यासानप्या ख ।क्रयत च यथाऽबुवः ॥१२॥                                                                                                                                                         |                       |
| प्राप्तश्चेत्प्रतिषिध्येत मोक्षोऽनित्यो भवेद्ध्रुवम् ।<br>अतोऽप्राप्तनिषेधोऽयं दिव्यग्निचयनादिवत् ॥२३॥                                                                                          |                       |
| अतोऽप्राप्तानिषेधोऽय दिव्योगनचयनादिवत् ॥२३॥                                                                                                                                                     | 6                     |
| समाव्या गाचर शब्दः प्रत्यया वा न चान्यथा।                                                                                                                                                       |                       |
| न संभावयो तदात्मत्वादहंकर्तुस्तथैव च ॥२४॥                                                                                                                                                       |                       |
| अहंकत्रीत्मनि न्यस्तं चैतन्ये कर्तुतादि यत्।                                                                                                                                                    |                       |
| नेति नेतीति तत्सर्व साहंकत्री निषिध्यते ॥२५॥                                                                                                                                                    | १२                    |
| तत्त्वमसिवाक्यमपरोक्षाद्वितीयब्रह्मात्मज्ञानद्वारा तदज्ञानं तदध्यस्तं च दुःखित्वादिसंसारं                                                                                                       |                       |
| निवर्तयतीति वक्तं ब्रह्मात्मन्यज्ञानेनाध्यस्तं दुःखादीत्यत्र दृष्टान्तमाह—पुत्रदुःखमिति । उक्तदृष्टान्तानु-                                                                                     | Hope                  |
| सारेणाहंकर्त्रा साभासाहंकाराविवेकेनात्मना स्वे दुःखादिरहिते दुःखादिसाक्षण्यात्मनि परिशुद्धे                                                                                                     | १६                    |
| तदिविवेकाद्दुःखादि परिकल्पितमिति दार्ष्टोन्तिकमाह—अहं कत्रेंति । आत्मिनि दुःखमिति शेषः ॥ २०॥<br>अपरोक्षत्रह्मात्मन्यज्ञानेन प्राप्तोऽध्यासो ब्रह्मात्मिविषयेण विज्ञानेनाज्ञानिवृत्त्या निवर्तात | 14                    |
| इत्याह—सोऽध्यासः। प्राप्तविदित्त वस्तुवृत्त्या अप्राप्तमपि रजतादिविन्निषिध्यत इत्यर्थः। सुषुप्तावस्था-                                                                                          | सिंध्यी               |
| यामिव ब्रह्मात्मज्ञानेनाध्यासो निवृत्तोऽपि पुनरुद्भविष्यतीत्याज्ञङ्क्य कारणस्याज्ञानस्य ज्ञानेन                                                                                                 | 可用户                   |
| बाधितत्वान्नैविमत्याह—भूय इति । विधिरुद्भवः । कारणस्याज्ञानस्य निवृत्तत्वादित्यर्थः ॥ २१ ॥                                                                                                      | २०                    |
| नन्वविषयब्रह्मात्मनि विषयिण्यध्यासो न सिद्धचिति पुरोऽवस्थिते शुक्तिकादौ विषये विषयान्तरस्य                                                                                                      | विमादिव<br>इस्मिमादिव |
| रजतादेरध्यासदर्शनादित्याशङ्क्र्य व्यभिचारमाह—आत्मनीहेति । यथा देहव्यतिरिकात्मवादिनामात्मनि                                                                                                      |                       |
| जन्मजराध्यासस्तत्प्रतिषेधश्च हश्यते यथा वाऽविवेकिभिराकाशे मलाध्यासनिषेधाविन्द्रियाग्राह्येऽपि क्रियेते तथाऽऽत्मनि प्रसिद्धिमात्रेण दुःखाद्यध्यासनिषेधौ भवतोऽतः शक्यौ परिहर्त्तुमित्यर्थः ॥ २२॥  | 28                    |
| कस्मात्पुनरात्मनि परमार्थवृत्त्यैव प्राप्तः संसारो न निषिध्यते तत्राह—प्राप्तरचेत् । प्रमाणसिद्धस्य                                                                                             |                       |
| बन्धस्य प्रतिषेधे तन्निवत्तिलक्षणस्य मोक्षस्यागन्तुकत्वात्तदनित्यत्वमावश्यकं स्यादित्यर्थः। प्रमाण-                                                                                             | PIRILE                |
| प्राप्तस्य प्रतिषेधासंभवात्पथिव्यामिवाग्निचयनं नान्तरिक्षे न दिवोति भ्रमप्राप्तं यथा प्रतिनिषिध्यते तथा                                                                                         |                       |
| प्रमाणाप्राप्तस्य संसारस्यात्मिन भ्रान्तिसिद्धस्य प्रतिषेधोऽयमिति फलितमाह—अतोऽप्राप्तेति ॥२३॥                                                                                                   | 26                    |
| आत्मान बन्धसम्बन्धबाधकप्रमाणामावादाप न तत्र बन्वस्य सत्यताप्राप्तिरस्तात्याह                                                                                                                    | वर्तमान               |
| संभाव्य इति। न चान्यथेति। अगोचरे शब्दः प्रत्ययो वा लोके न संभाव्यते। ततश्चात्मन्यपि शब्दप्रत्ययौ                                                                                                | pelep                 |
| न संभाव्यो शब्दप्रत्यययोरिप तस्य स्वरूपत्वात् । अहंकर्त्तुश्च स्वरूपत्वात्स्वरूपे च शब्दः प्रत्ययः प्रत्ययो वा न प्रवर्त्तत इत्यर्थः ॥ २४॥                                                      | 32                    |
| आत्मिन प्रमाणप्राप्तस्य प्रतिषेधायोगादज्ञानप्राप्तो बन्धो निषिध्यते तत्रेत्युपसंहरति—अहंकर्त्रिति ॥२५॥                                                                                          | शहान्द्राप्त          |

## उपदेशसाहस्री

उपलब्धः स्वयंज्योतिर्द्धिः प्रत्यक्सदिक्रयः।
साक्षात्सर्वान्तरः साक्षी चेता नित्योऽगुणोऽद्वयः॥२६॥
सिन्निधौ सर्वदा तस्य स्यात्तदाभोऽभिमानकृत्।
आत्मात्मीयं द्वयं चातः स्यादहंममगोचरः॥२७॥
४ जातिकर्मादिमन्त्वाद्धि तस्मिञ्शब्दास्त्वहंकृति।
न किश्चद्वर्तते शब्दस्तद्भावात्स्व आत्मिनि॥२८॥
आभासो यत्र तत्रैव शब्दाः प्रत्यग्दशि स्थिताः।
लक्षयेयुर्ने साक्षात्तमभिद्ध्यः कथंचन॥२९॥
८ न द्यजात्यादिमान्किश्चदर्थः शब्दैर्निरूप्यते॥३०॥
आत्माभासो यथाहंकृदात्मशब्दैस्तथोच्यते।
उल्युकादौ यथाग्न्यर्थाः परार्थत्वान्न चाञ्चसा॥३१॥

तत्त्वमस्यादिना शास्त्रेणाध्यस्तदुःखित्वादिनिषेधेऽपि कथमात्मसिद्धिरित्याशङ्क्र्ञ्चाह— १२ उपलब्धिः । आत्मनोऽनुपलब्ध्यादिरूपत्वे प्रमाणाभावादुपलब्ध्यादिस्वभावः स चासौ स्वतः सिद्ध्यतोत्यर्थः ॥ २६ ॥

आत्मात्मीयद्वयमहंममप्रत्ययगोचरत्वेन प्रसिद्धमिति कथमात्मा स्वतः सिद्धः स्यादित्याशङ्क्र्ञ्याह— सिन्निधौ । अभिमानक्रुदहंकारश्चेतन्यस्य सिन्निधौ सित चैतन्यवदाभाति ततश्च तदिववेकादात्माऽऽत्मीयं चैति द्वयमहं ममेति भ्रान्तिधियो गोचरः स्यादिति चिदात्मनः स्वतः सिद्धत्वे न विरुद्धतेत्यर्थः ॥ २७ ॥

तथापि शब्दप्रमेयत्वादात्मनः स्वतः सिद्धिर्नास्तीत्याशङ्क्र्याह—जातीति । विशिष्टस्य शब्द-प्रमेयत्वेऽपि केवलात्मनस्तदभावात्तस्य स्वतःसिद्धिरविरुद्धेत्यर्थः ॥ २८ ॥

स्वतः सिद्धे चिदात्मिन जातिगुणादिशब्दप्रवृत्तिनिमित्ताभावान्न किश्चदिप शब्दो वर्त्तते २० चेत्कथं तिह वेदान्तवेद्यतेत्याशङ्क्रचाह—आभासो ॥ २९ ॥

यत्राहंकारादौ चिदाभासो जायते तत्रैव स्थिताः शब्दाः प्रत्यग्भूतं हगात्मानं लक्षयेयुः न तु तं साक्षादिभदध्युरित्यत्र हेतुमाह—नह्यजाति ॥ ३०॥

अहंकारातिरिक्तश्चेदात्मा लक्षणाद्वारेण वेदान्तैस्तात्पर्येण प्रतिपाद्येत तर्िह कथमहंकारे लोक-स्यात्मशब्दप्रयोगः स्यादित्याशङ्क्ष्याह—आत्मेति । तथेति-आत्मवदित्यर्थः आत्माभासोपेतेऽहमादौ वर्त्तमानाः शब्दास्तत्साक्षणं लक्षयन्ति न साक्षादिभद्यतीत्यत्र दृष्टान्तमाह—उल्मुकादौ । श्लोकार्द्धम् । यथोल्मुकं दहत्ययो दहतीत्यादिप्रयोगे नैवोल्मुकादिशब्दाः साक्षादेवाग्नौ प्रयुज्यन्ते तेषामलाताद्यर्थ-त्वात्तथापि दहतेरनुपपत्त्या लक्षणयाऽन्यर्थास्तथा लक्षणयाऽहमात्मादिशब्दा ब्रह्मात्मप्रतिपत्त्यर्था भवन्तीत्यर्थः ॥ ३१ ॥

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                 | 53                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| मुखादन्यो मुखाभासो यथाऽऽदर्शानुकारतः।                                                                                                                                                             |                             |
| आभासान्मुखमप्येवमाद्यानि चुवर्तनात् ॥३२॥                                                                                                                                                          |                             |
| अहंकृत्यात्मिनभीसो मुखाभासवदिष्यते।                                                                                                                                                               |                             |
|                                                                                                                                                                                                   | 8                           |
| संसारी च स इत्येक आभासो यस्त्वहंकृतिः।                                                                                                                                                            |                             |
|                                                                                                                                                                                                   |                             |
| वस्तु च्छाया स्मृतेरन्यन्माधुर्यादि च कारणम् ॥३४॥                                                                                                                                                 |                             |
| ज्ञैकदेशो विकारो वा तदभासाश्रयः परे।                                                                                                                                                              |                             |
| अहंकतेंव संसारी स्वतन्त्र इति केचन ॥३४॥                                                                                                                                                           | 2                           |
| अहंकारादिसंतानः संसारी नान्वयी पृथक्।                                                                                                                                                             |                             |
| इत्येवं सौगता आहुस्तत्र न्यायो विचायेताम् ॥३६॥                                                                                                                                                    |                             |
| संसारिणां कथा त्वास्तां प्रकृतं त्वधुनोच्यते ।                                                                                                                                                    | गहामन्त्र रमिति             |
| प्रुखाभासी य आदर्शे धर्मी नान्यतरस्य सः।                                                                                                                                                          |                             |
| द्वयोरेकस्य चेद्धर्मी वियुक्तोऽन्यतरे भवेत् ॥३७॥                                                                                                                                                  | नासी इस्पेन ।               |
| आभासोयत्रेत्यत्रात्माभासः सिद्धान्तिनाऽभ्युपगतः। तस्य वस्तुत्वमवस्तुत्वं वेति वीक्षाय                                                                                                             | Aller and the second second |
| मनिर्वाच्यत्वं वक्तं दृष्टान्तमाह—मुखादन्यो ॥ ३२ ॥                                                                                                                                                | WIPVOR                      |
| मुखस्य मुखाभासस्य तदाश्रयस्य वा प्रतीतितो भेदं प्राप्तमुक्तवा दार्ष्टीन्तिकमाह—अ                                                                                                                  | ह- १६                       |
| कृत्यात्मेति । आत्मात्माभासतदाश्रयाणां प्रातिभासिकभेदेऽपि वस्तुतो नात्मातिरिक्तं किञ्चिदस्ति<br>चिदात्मपरतन्त्रानाद्यनिर्वाच्याविद्यायां तत्कार्यो चाहंकारादौ प्रतिबिम्बद्वारा तदेव चिदात्मतत्त्व |                             |
| विद्यया संसरतीत्यर्थः ॥ ३३ ॥                                                                                                                                                                      |                             |
| स्वमत्मेव दृढयितुं मतान्तरमाह—संसारीति । आभासस्यावस्तुत्वान्न बन्धमोक्षभाक्त्वं युक्तमित्य                                                                                                        |                             |
| शङ्क्याह—बस्त्वित । आभासः छायेत्यनर्थान्तरम् । नाक्रामैत्कामतश्च्छायामित्यादिवाक्यम                                                                                                               |                             |
| प्रमाणयति—स्मृतेरिति । अन्यच्च माधुर्यं छायावस्तुत्वे कारणमस्ति छायायामासीनस्य मुखे माधुर्यो                                                                                                      | सन्य बस्तुमृन्म             |
| <mark>ळब्धेः शै</mark> त्योपळब्धेश्च छाया वस्त्वेवेत्याह—अन्यदिति ।। ३४ ।।<br>एकदेशिनां मतत्रयमाह—जैकदेशो । ममैवांश इति स्मृतेः परमात्मैकदेशो जीवः संसार                                          | प्रशिष्ट "                  |
| एकदोशना मतत्रयमाह—ज्ञकदेशा। ममवाश द्वात स्मृतः परमात्मकदेशा जावः ससार<br>व्युच्चरन्तीति श्रुतिबलाद्विकारो वा चैतन्यछायाविशिष्टोऽहंकारो वा संसारीत्यर्थः। भाट्टाद्यभिमतमाह-                        | ी, हिस्सार्थिक २४           |
| व्युच्चरन्ताति श्रुतिबलाद्वकाराचा चतन्यछायाायाशष्टाऽहकारा या संसारात्ययः। माट्टाचाममतमाह-<br>अहंकर्त्तेति ॥ ३५ ॥                                                                                  | एकी । क्षेत्र               |
| बौद्धादिमतमाह—अहंकारादि । यथोक्तेषु संसारिविकल्पेषु किचदन्यतमः स्वेच्छ                                                                                                                            | या                          |
| विकल्पः स्वीक्रियतामित्याशङ्क्र्यान्यतमस्यापि न्याय्यत्वाभावात्प्रागुक्तसिद्धान्तसिद्धिरित्यभिसन्धायाह                                                                                            | 12/4/12/12 1/12/14          |
| ल्लामनः व्यवाधित्वाधित्वाधित्वाधित्वाधाः स्वाधित्वकित्वार्वा स्वाधित्वकित्वार्वा स्वाधित्वार्वा । । इद्देश                                                                                        | नाकास                       |
| प्रासिङ्गकीं संसारिचिन्तां हित्वा प्रकृतामाभासिनरूपणां प्रस्तौति—संसारिणामिति । इलोका                                                                                                             | ईम् हर्भ मार्ग              |
| प्रकृतमाभासमेव निरूपयन्नादौ मुखाभासं दृष्टान्तत्वेनापरमार्थतयोपपादयति—मुखाभासो । योऽयमार                                                                                                          | दर्शे का समित               |
| मुखाभासो दृश्यते स किमादर्शमुखयोर्यस्य कस्यचिद्धर्मः किंवा मुखस्यैव धर्मोऽथवा द्वयोरेव धर्मो यदि                                                                                                  | वा ३२                       |

# उपदेशसाहस्री

| मुखेन व्यपदेशात्स मुखस्यैवेति चेन्मतम् ।                                    |   |
|-----------------------------------------------------------------------------|---|
| नादर्शानुविधानाच्च मुखे सत्यविभावतः ॥३८॥                                    |   |
| द्वयोरेवेति वेत्तन्न द्वयोरेवाण्यदर्शनात्।                                  |   |
| अदृश्यस्य सती दृष्टिः स्याद्राहोश्चन्द्रसूर्ययोः ॥३९॥                       | 8 |
| राहोः प्रागेव वस्तु <sup>,</sup> वं सिद्धं शास्त्रप्रमाणतः ।                |   |
| <mark>छायापक्षे त्ववस्तुत्वं तस्य स्यात्पूर्वयुक्तितः ॥४०॥</mark>           |   |
| छायाक्रान्तेर्निषेधोऽयं न तु वस्तुत्वसाधकः ।                                |   |
| न इथिन्तरनिष्ठं सद्वाक्यमर्थान्तरं वदेत् ॥४१॥                               | = |
| माधुर्यादि च यत्कार्यमुष्णद्रव्याद्यसेवनात् ।                               |   |
| छायाया न त्वदृष्टत्वाद्पामेव च दर्शनात् ॥४२॥                                |   |
| पक्षासंभवं प्रतिज्ञातं प्रपञ्चयति—द्वयोरिति । यद्यादर्शमखयोर्यस्य कस्यचिदा- |   |

वस्त्वन्तरमिति विकल्प्य भासो धर्मो विवक्षितो मतस्तदा मुखधर्मत्वे दर्पणादिविप्रकर्षेऽपि मुखे दृश्यमानतद्धर्मरूपादिवदा-भासो दृश्येत । दर्पणधर्मत्वे मखवियोगे दर्पणे भासमाने सत्याभासो भासेत—नचैवमस्ति । तस्मादन्य-तरस्याभासो धर्मो यस्य कस्यचिदित्ययुक्तमित्यर्थः ॥ ३७ ॥

कल्पान्तरमनुवदित - मुखेनेति । यद्यपि मुखाभास इति मुखेनाभासो व्यपदिश्यते तथापि नाभासो मुखस्यैव धर्मो दर्पणानुविधानान्मुखैकधर्मत्वेऽपि तदयोगात् । किंचासत्यपि मुखे दर्पणवियोगे नाभासो भवति तस्मान्न मुखस्यैवाभासो धर्मः स्यादिति दूषयति—नादर्शेति ॥ ३८॥

कल्पान्तरमनूद्य प्रत्याह—द्वयोरेवेति । नहि मुखदर्पणयोरुभयोरि वियुक्तयोराभासो दृश्यते । नापि संयुक्तयोरसौ धर्मो यथा कथञ्चन संयोगेऽपि तदुपलम्भासंभवादित्यर्थः । आभासस्य वस्त्वन्तरः व-मिति पक्षान्तरं दृष्टान्तपूर्वकमाशङ्कते—अदृश्यस्येति । यथेह लोके सर्वकरणैरनुपलब्धस्यापि राहोविद्य-ा मानस्य दर्शनं चन्द्रे सूर्ये वा उपाधौ कदाचिद्भवेत्। एवं मुखाभासयोविषयिविषयसम्बन्धोपाधावाभा-सस्य वस्तुभृतस्यैवाभिव्यक्तिः स्यादित्यर्थः ॥ ३९ ॥

प्रागेव चन्द्रादिसम्बन्धाद्वस्तुत्वं ज्योतिःशास्त्रप्रामाण्यादेव राहोरिबगतम्। सम्बन्धात्पूर्वमूर्ध्वं वा नह्यतिरिक्तवस्तुता मुखाभासस्य केनचित्प्रमाणेनावगम्यत इति दूषयति—राहो-रिति । किंच भूम्यादिच्छायैव राहुरित्यङ्गीकाराद्दृष्टान्तेऽपि नास्ति सम्प्रतिपत्तिरित्याह —छायेति । तस्येति राहोः उक्तिः । मुखाभासो य आदर्श इत्यादिनोक्तां युक्ति तत्र हेतूकरोति—पूर्वेति । दृष्टान्त-स्यावस्तृत्वानमुखाभासोऽपि वस्तुभूतो न भवतीति भावः ॥ ४० ॥

नाक्रामेत्कामतः छायामित्यादिस्मृतेर्वंस्तुत्वं छायायाः स्यादित्युक्तमित्याशङ्क्र्याह—छायाक्रान्ते-रिति । ननु छायालम्बनप्रतिषेधपरमपि वचनं तस्यावस्तुत्वमपि बोधयिष्यति नेत्याह । नहीति । वाक्यभेद-प्रसङ्गादित्यर्थः ॥ ४१ ॥

यत्तु माधुर्यादिकार्यहेतुत्त्वेन वस्तुत्वं छायायाः सिद्धचेदिति तद्दूषयति—माधुर्यादि ॥ ४२ ॥

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                | 33         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| आत्मामासाश्रयाश्चैवं ग्रुखामासाश्रया यथा।                                                                                                                                                                                        |            |
| गम्यन्ते शास्त्रयुक्तिभ्यामाभासासत्त्वमेव च ॥४३॥                                                                                                                                                                                 |            |
| न इशेरविकारित्वादाभासस्याप्यवस्तुतः ।                                                                                                                                                                                            |            |
| ु नाचितित्वादहंकर्तुः कस्य संसारिता भवेत् ॥४४॥                                                                                                                                                                                   | 8          |
| अविद्यामात्र एवातः संसारोऽस्त्वविवेकतः ।                                                                                                                                                                                         |            |
| क्टस्थेनात्मना नित्यमात्मवानात्मनीव सः । ४५॥                                                                                                                                                                                     |            |
| रज्जुसर्पो यथा रज्ज्वा सात्मकः प्राग्विवेकतः।                                                                                                                                                                                    |            |
| अवस्तुसन्निप होष क्रुटस्थेनात्मना तथा ॥४६॥                                                                                                                                                                                       | 2          |
| आत्माभासाश्रयश्रात्मा प्रत्ययैः स्वैर्विकारवान् ।                                                                                                                                                                                |            |
| सुखी दुःखी च संसारी नित्य एवेति केचन ॥४७॥                                                                                                                                                                                        |            |
| आत्माभासापरिज्ञानाद्याथात्म्येन विमोहिताः।                                                                                                                                                                                       |            |
| अहंकर्तारमात्मेति मन्यन्ते ते निरागमाः ॥४८॥                                                                                                                                                                                      | १२         |
| दृष्टान्तनिविष्टमर्थं दार्ष्टान्तिके योजयति — आत्मा । यथा मुखं तदाभासस्तदाश्रयश्चेत्येते व्यव-                                                                                                                                   |            |
| हारतो विभक्ता भासन्ते तथैवात्मा तदाभासः तदाश्रयश्चेत्येते मिथो विलक्षणा गम्यन्ते । एको देवः सर्व-                                                                                                                                |            |
| भूतेषु गूढ़ः इत्यादिशास्त्राद्बुध्यादेर्विषयान्तरस्यागमापायिनो नित्यसिद्धसाक्ष्यात्मव्यत्तिरेकेण स्फुरणानुप-<br>पत्तेरिति युक्तेश्चात्मास्तित्वं सिद्धम् । अग्निर्यथैको भुवनं प्रविष्ट इत्यादिशास्त्रात्कृटस्थासङ्गाद्वितीयात्म- | १६         |
| नोऽविद्यातत्कार्यसंस्पर्शानुपपत्तेः सुखदुःखाद्यनुभवासिद्धौ अज्ञानादावाभासाद्युपगमेन तदविवेकादज्ञान-                                                                                                                              | [古帝帝]      |
| तत्कार्यंसंस्परांश्रमप्रसिद्धया सुखदुःखाद्यनुभवसिद्धिरित्येवमात्मकयुक्तेश्चात्माभासास्तित्वं सिद्धयति ।                                                                                                                          |            |
| 'अव्यक्तात्पुरुषः परः अक्षरात्परतः परः' इत्यादिशास्त्रादसङ्गत्वादिलक्षणस्यात्मनः साक्षादाकाशादिरूपेण                                                                                                                             | २०         |
| परिणामायोगादनाद्यनिर्वचनोयं किञ्चिदज्ञानं तदुपाधिभूतमभ्युपगन्तव्यमिति युक्तेरचात्माभासाश्रयो<br>निरचीयते । एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यतीति श्रुतेरागमापायित्वयुक्तेरचात्माभासा-                                   | SPRIP      |
| सत्त्वं प्रतिभाति । 'ब्रह्म वेद' इति शास्त्रात् जडत्वादियुक्तरेचाज्ञानादेराश्रयस्याप्यसत्त्वं निश्चितमिति                                                                                                                        |            |
| चशब्दार्थः । एवमात्मा तदाभासस्तदाश्रयश्चेति त्रितयमुक्तलक्षणात्सिद्धमित्यर्थः ।। ४३ ।।                                                                                                                                           |            |
| संसारमोक्षसिद्धचर्थमात्माभासाश्रयास्त्वयोक्ताः। न चैतेषामेकस्यापि संसारमोक्षौ युक्ताविति                                                                                                                                         | 58         |
| शङ्कते—न दृशेरिति ॥ ४४॥                                                                                                                                                                                                          | ह्युनारत   |
| विचार्यमाणे संसारस्य वस्तुत्वासंभवादात्मन्यविद्यामात्रः संसारः स्यादित्युत्तरमाह—<br>अविद्येति ॥ ४५ ॥                                                                                                                            |            |
| ै त्र <mark>याणामविवेकाद्वस्त</mark> ुत्वानुपपत्तोरात्मसत्तया सत्तावानात्मन्येवाविद्यया संसारो भातीत्युक्तं                                                                                                                      | २८         |
| तदेव दृष्टान्तेन स्पष्टयति—रज्जुसर्प इति ॥ ४६॥                                                                                                                                                                                   | Nabile 2   |
| कल्पनालाघवमाश्रित्य चोदयति—आत्मेति। एवकारार्थे चकारः। नचागमो मूलभूतोऽस्ति                                                                                                                                                        |            |
| तेन लाघवेऽपि स्वोत्प्रेक्षामात्रमेतत् इत्युत्तरमाह—आत्माभासेति ॥ ४७ ॥                                                                                                                                                            |            |
| आत्मा । आत्मा परमार्थसत्यस्तदाभासो मिथ्येति याथात्म्येन यथावस्थितरूपेणापरिज्ञानाद्धि-<br>मोहिताः श्रुतिसम्प्रदायशून्यास्ते स्त्रोत्प्रक्षया भ्राम्यन्तीत्यर्थः ॥ ४८ ॥                                                            | P : P 7 15 |

| संसारो वस्तुसंस्तेषां कर्तुभोक्तृत्वलक्षणः।           |        |
|-------------------------------------------------------|--------|
| आत्मामासाश्रयाज्ञानात् संसरन्त्यविवेकतः ॥४९॥          |        |
| चैतन्याभासता बुद्धेरात्मनस्तत्स्वरूपता ।              |        |
| स्याच्चेत्तं ज्ञानशब्दैश्च वेदः शास्तोति युज्यते।।५०॥ | 8      |
| प्रकृतिप्रत्ययार्थी यो भिन्नावेकाश्रयो यथा।           |        |
| करोति गच्छतीत्यादौ दृष्टौ लोकप्रसिद्धितः ॥५१॥         |        |
| नानयोद्वर्चाश्रयत्वं च लोके दृष्टं स्मृतौ तथा।        |        |
| जानात्यर्थेषु को हेतुद्वचीश्रयत्वे निगद्यताम् ॥५२॥    | =      |
| आत्माभासस्तु तिङ्वाच्यो धात्वर्थश्च वियः क्रिया ।     | . 7 44 |
| उभयं चाविवेकेन जानातीत्युच्यते मृषा ॥५३॥              |        |
| न बुद्धेरवबोधोऽस्ति नात्मनो विद्यते क्रिया।           | 1      |
| अतो नान्यतरस्यापि जानातीति च युज्यते ॥५४॥             | १२     |
| नाऽप्यतो भावशब्देन ज्ञिंशिरित्यपि युज्यते ।           |        |
| न ह्यात्मा विक्रियामात्रो नित्य आत्मेति शासनात् ॥ ५५॥ | PER    |
|                                                       | 30     |

परपक्षे मोक्षोऽपि दूर्लभः स्यादित्याह—संसार इति । स्वपक्षे पुनराभासाभ्युपगमे त्रयाणाम-विवेकद्वारेण बन्धस्तद्विवेकेन मोक्षश्चेत्याह—आत्माभासेति ॥ ४९ ॥

आत्माभासाश्रयाविवेकद्वारा बन्यस्तद्विवेकद्वारा मोक्षश्चेत्युक्तम् । इदानीमाभासाभ्युपगमे लाभा-न्तरमाह—चैतन्येति । साभासायां बुद्धौ गृहीतसम्बन्धैर्ज्ञानानन्दादिशब्दैरात्मानं वेदो लक्षणया बोधयतीत्यभ्युपगमादात्माभासो नापलापमर्हतीत्यर्थः ॥ ५० ॥

तथापि जानात्यवगच्छतीत्यादिशब्दगम्यत्वमात्मनो न सिद्धचतीति शङ्कृते—प्रकृतीति ॥ ५१ ॥ प्रकृत्यर्थः क्रिया प्रत्ययार्थः कर्त्तृ त्वं तयोरेकाश्रयत्वं यथा दृष्टं, तथा भिन्नाश्रयत्वमिप किं न स्यादित्याशङ्क्ष्याह—नानयोरिति । जानातिज्ञानमर्थो येषां जानात्यवगच्छतीत्यादीनां भिन्नाश्रयत्वे हेतूर्नास्तीत्यर्थः ॥ ५२ ॥

कि प्रकृतिप्रत्ययार्थयोरेकाश्रयत्वमात्रं नास्तीति चोद्यते कि वा परमार्थेकाश्रयत्वं नास्तीति । तत्र प्रथमं प्रत्याह—आत्माभासिस्विति । आत्माभासो बुद्धिश्चेत्युभयं परमार्थात्माविवेकेन जानाती-त्यादिशब्देन मृषैवोच्यते । तस्मादज्ञानद्वारेण प्रकृतिप्रत्ययार्थयोरेकाष्ट्रयत्वप्रसिद्धिरविरुद्धेत्यर्थः ॥ ५३ ॥ द्वितीयं दूषयति—न बुद्धेरवेति ॥ ५४ ॥

58

निरूप्यमाणे जानात्यवगच्छतीत्यादिप्रयोगो यथा न घटते तथा । ज्ञिसर्ज्ञानिमिति भावव्युत्पत्त्या आत्मिनि ज्ञानशब्द प्रयोगोऽपि न सम्भवतीत्याह—नाप्यत इति । भावो नाम धात्वर्थसामान्यम् । न चात्मा तद्भपः पारतन्त्र्यप्रसङ्गात् । अतो नात्मिन भावव्युत्पत्त्या ज्ञानशब्दोपपत्तिरित्यर्थः ॥ ५५ ॥

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 24        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | न बुद्धेर्बुद्धिवाच्यत्वं करणं न ह्यकर्त् कम्। । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | न येषामेक एवात्मा निर्दुःखोऽविक्रियः सदा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तेषां स्याच्छब्दवाच्यत्वं ज्ञेयत्वं चात्मनः सदा ॥५७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | यदाऽहंकतुरात्मत्वं तदा शब्दार्थमुख्यता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नाञ्चनायादिमत्वात्तु श्रुतौ तस्यात्मतेष्यते ॥५८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
| 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | हन्त तर्हिन मुख्यार्थी नापि गौणः कथंचन । अल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | जानातीत्यादिशब्दस्य गतिर्वाच्या तथापि तु ॥५६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | =         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शब्दानाम्यथार्थत्वे वेदस्याप्यप्रमाणता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सा च नेष्टा ततो ग्राह्या गतिरस्य प्रसिद्धितः ॥६०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रसिद्धिमूढलोकस्य यदि ग्राह्या निरात्मता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0.5       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | लोकायतिकसिद्धान्तः स चानिष्टः प्रसज्यते ॥६१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अभियुक्तप्रसिद्धिश्चेतपूर्ववदुर्विवेकता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| The second secon | गतिशून्यं न वेदोऽयं प्रमाणं संवदत्युत ॥६२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| शब्दपर्यायज्ञानशब्दवाच्य<br>कर्त्तृ कमस्ति तथा चात्मन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ानशब्दस्यात्मिन प्रवृत्ति प्रत्याह—न बुद्धेबुंद्धोति । बुद्धेरन्तः करणस्य बुद्धि-<br>त्वं करणव्युत्पत्त्या कथञ्चिदुपपद्यते । न त्वात्मनस्तद्युज्यते न हि करणम-<br>तक्चेत्करणत्वं कर्त्रन्तरमेष्टव्यमित्यिनष्टमापतेदित्यर्थः । कर्मव्युत्पत्त्या विज्ञानादि-<br>सिद्धचतोत्याह—नापोति । कर्त्तृ करणाभावे तदपेक्षकर्मत्वस्यापि वक्तुमशक्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | dein      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ल्यमित्याशङ्कचाह <b>—न येषामिति । आ</b> त्माभासाश्रयाविवेकेन शब्दवाच्यत्वादि<br>ान्न सिद्धान्ते कव्चिदपि दोषोऽस्तीत्यर्थः ।। ५७ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २०        |
| कर्तुरिति । अहंकर्तुरशनाः<br>कर्त्तरात्मतेति परिहरति-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | विवेकमन्तरेणापि शब्दप्रवृत्तिरात्मन्यविरुद्धेति भाट्टादिमतं दर्शयति—यदाहं-<br>यादिमत्त्वादात्मनश्च तद्राहित्यस्य श्रुतौ सिद्धत्वात्तयोर्मिथो विलक्षणत्वान्नाहं-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | els<br>Zx |
| कस्माज्जानातीत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पादिशब्दस्य वाच्यैव गतिरित्याशङ्कचान्यथा वेदस्याप्रामाण्यप्रसङ्गादित्याह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | FTF       |
| शब्दानामिति ॥ ६० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Treatistical contraction in the income and the contraction of the cont | कर्ज      |
| प्रसिद्धचेव गतिरा<br>नाद्य इत्याह—प्रसिद्धिरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | श्रीयते चेत्कि प्राकृतप्रसिद्धचा किं वा पाणिन्यादिप्रसिद्धचा साऽऽश्रयितच्या । विकास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २८        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अभियुक्तेति । बुद्धेरात्मनो वा दुर्विवेकं चेत् ज्ञातृत्वं तर्हि गतिशून्यमेव वेदो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Aip5      |

| आदर्शमुखसामान्यं मुखस्येष्टं हि मानवैः।            |    |
|----------------------------------------------------|----|
| मुखस्य प्रतिविम्बो हि मुखाकारेण दृश्यते ॥६३॥       |    |
| यत्र यस्यावभासस्तु तयोरेवाविवेकतः।                 |    |
| जानातीति क्रियां सर्वो लोको वक्ति स्वभावतः ॥६४॥    | 8  |
| बुद्धेः कत्रेत्वमध्यस्य जानातीति इं उच्यते।        |    |
| तथा चैतन्यमध्यस्य ज्ञत्वं बुद्धेरिहोच्यते ॥६५॥     |    |
| स्वरूपं चात्मनो ज्ञानं नित्यं ज्योतिःश्रुतेर्यतः।  |    |
| न बुद्धचा क्रियते तस्मान्नात्मनाऽन्येन वा सदा ॥६६॥ | =  |
| देहेऽहंप्रत्ययो यद्वजानातीति च लौकिकाः।            |    |
| वद्नित ज्ञानकर् त्वं तद्वद्बुद्धेस्तथात्मनः ॥६७॥   |    |
| बौद्धैस्तु प्रत्ययैरेवं क्रियमाणैश्च चिन्निभैः।    |    |
| मोहिताः क्रियते ज्ञानिमत्याहुस्तार्किका जनाः ॥६ ८॥ | १२ |
| तस्माज्ज्ञाभासबुद्धीनामविवेकात्प्रवर्तिताः ।       |    |
| जानातीत्यादिशब्दश्च प्रत्ययो या च तत्स्मृतिः ॥६९॥  |    |

चिदात्मन औपाधिको जानातीत्यादिशब्दप्रयोग इत्यङ्गोकृत्य सिद्धान्ती हष्टान्तमाह— आदर्शेति । आदर्शे यन्मुखं तेन सामान्यमेकत्वं बहिःस्थितस्य स्वमुखस्येष्टं व्यक्तचन्तरो पादनानुप- े १६ पत्तेर्मदीयमेवेदं मुखमिति प्रत्यभिज्ञानाच्चेत्यर्थः । उक्तमेकत्वमुपपादयति—मुखस्येति ।। ६३ ।।

कल्पितमुखस्य परमार्थमुखस्य चान्योन्यमिववेकादितरेतरधर्माध्यारोपणान्मुखं मिलनमल्पं वक्त्रं चलतीत्यादिव्यपदेशवदात्मन्यिप सर्वमुपपन्नमिति दाष्टीन्तिकमाह—यत्रेति ।। ६४ ।।

अवभासो नामाभासः प्रतिबिम्बभावः तद्द्वारेणात्मानात्मनोरन्योन्यधर्माध्यासेन जानातीत्यादि-व्यपदेशो भवति इत्युक्तमेव स्पष्टयति—बुद्धेरिति ॥ ६५ ॥

ननु ज्ञानं बुद्र्चादिभिरात्मसम्बन्धित्वेन क्रियते कथमुच्यते चैतन्यमात्रस्वरूपं बुद्धावध्यारोप्यते इति तत्राह—स्वरूपिमिति ।। ६६ ।।

बुद्धचात्मनोरन्योन्यधर्माध्यासेन व्यवहारे दृष्टान्तमाह—देहेति । अहम्प्रत्ययायोग्ये देहे घटादि- २४ तुल्ये मनुष्योऽहमित्यहंप्रत्ययो यथा दृश्यते । यथा बुद्धेर्जंडत्वेन ज्ञातृत्वायोग्येऽपि चिदाभासव्याप्त्या ज्ञातृत्व- मारोप्य जानातीति लौकिका व्यवहरन्ति तथाऽऽत्मनोऽपि व्यवहाररहितस्य विकारिचित्ताविवेका- दिकारित्वादिव्यपदेशसिद्धिरित्यर्थः ॥ ६७ ॥

ननु तार्किका ज्ञानस्योत्त्पत्तिविनाशौ पश्यन्तो ज्ञानं क्रियत इत्याहुः । ततो न नित्यज्ञानमात्म-स्वरूपमिति तत्राह—बौद्धैस्तु इति ॥ ६८ ॥

ज्ञाने जन्मविनाशप्रतिभासस्यौपाधिकत्वान्न स्वरूपेण क्रियमाणतेत्यर्थः । आदर्शमुखसामान्यमि-त्यादिना आत्मानात्मनोराभासद्वारेणाविवेकाज्जानातोत्यादिव्यवहारमुपपाद्य प्रसक्तानुप्रसक्तं च परिहन्त्य

| तिर्भातंत्रभारणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                | 20                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| आदर्शानुविधायित्वं छायाया अस्यते मुखे।<br>बुद्धिधर्मानुकारित्वं ज्ञाभासस्य तथेष्यते।।७०॥                                                                                                                                                                                                         |                                   |
| बुद्धेस्तु प्रत्ययास्तस्मादात्माभासेन दीपिताः।<br>ग्राहका इव भासन्ते दहन्तीवील्मुकादयः॥७१॥                                                                                                                                                                                                       | 8                                 |
| स्वयमेवावभास्यन्ते ग्राहकाः स्वयमेव च।<br>इत्येवं ग्राहकास्तित्वं प्रतिषेधन्ति सौगताः॥७२॥                                                                                                                                                                                                        |                                   |
| यद्येवं नान्यदृश्यास्ते किं तद्वारणमुच्यताम्।<br>भावाभावौ हि तेषां यौ नान्यग्राह्यौ सता यदि ॥७३॥                                                                                                                                                                                                 | 5                                 |
| अन्वयी ग्राहकस्तेषामित्येतदपि तत्समम्।<br>अचितित्वस्य तुल्यत्वादन्यस्मिन् ग्राहके सति ॥७४॥                                                                                                                                                                                                       |                                   |
| अध्यक्षस्य समीपे तु सिद्धिः स्यादिति चेन्मतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |
| नाध्यक्षेऽनुपकारित्वादन्यत्रापि प्रसङ्गतः ॥७५॥                                                                                                                                                                                                                                                   | 110 64                            |
| प्रकृतमनुसरित तरमादिति । यथोक्तः शब्दस्तदनन्तरभावी तदर्थप्रत्ययस्तदनुसारिणां तत्रैवार्थे स्मृतिश्चेत्येते सर्वे व्यवहारा यथोक्ताविवेककृता एवेत्यर्थः ।। ६९ ।।                                                                                                                                    | report from                       |
| ज्ञाभासबुद्धीनामिववेकमूलः सर्वो व्यवहार इत्युक्तमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयित —आदर्शानुविधेति । छायेत्याभासो निर्दिश्यते । अस्यते समारोप्यते इत्यर्थः ॥ ७० ॥                                                                                                                                         | १६                                |
| यस्मान्विदाभासा बुद्धिस्तस्मात्तत्परिणामेषु ग्राहकत्वप्रतिभाससिद्धिरित्याह-बुद्धेस्त्वित ॥७१॥                                                                                                                                                                                                    | ppî                               |
| बुद्धेश्चिदाभासत्वेन तत्परिणामानामपि चिदाभासत्वाद्ग्राहकत्वधीरित्युक्तम् अजानन्तः स्वोत्प्रे-<br><mark>क्षामात्रमनुसरन्तो बौद्धा</mark> विरुद्धं वदन्तीत्याह — स्वयमेवेति ।। ७२ ।।                                                                                                               |                                   |
| बुद्धौ वुद्धिवृत्तिषु चाभासस्य विद्यमानत्वात्तदिववेकनिबन्धनो भ्रमो बौद्धानामित्येवमेतत्<br>चोद्यं परिहर्तुं शक्यं नान्यथेत्यभिप्रेत्य स्वयूथ्यं पृच्छति—यद्येषमिति ।। ७३ ।।                                                                                                                      | ₹ <b>0</b>                        |
| नान्येन साक्षिणा दृश्यास्ते प्रत्यया भवेयुरित्येवं यदि बौद्धा वदन्ति तदा किं तेषां निवारण-<br>मुच्यताम् इत्युक्ते स्वयूथ्योक्तिः—अन्वयीति । तेषां प्रत्ययानां जन्मविनाशौ न सदा साक्षिवेद्यौ । किन्तु<br>सोऽहमिति प्रत्यभिज्ञासिद्धःस्थायी ग्राहकोऽस्ति तावता बौद्धमतापाकरणमिति यदि मतमित्यर्थः । | SOID ON                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | हों हो है।<br>इस्त्राह्म होते हैं |
| साक्षिण्यसित भावाभावसिद्धिर्नास्तीति चेत् तर्हि विनैवाभासं साक्षिसान्निध्यादेव भावा-<br>भावयोस्सिद्धिर्भविष्यतीति शङ्कते—अध्यक्षस्येति । परिहरति—नेत्यादिना । अहंकारादौ अध्यक्ष-                                                                                                                 | PAP LOS                           |
| चैतन्यस्यानुपकारित्वादाभासोदयाहेतुत्वादन्यत्रापि काष्ठलोष्टादौ सन्निधानाविशेषेण सिद्धिप्रसङ्गान्न सन्नि-                                                                                                                                                                                         | 701                               |

| अर्थी दुःखी च यः श्रोता स त्वध्यक्षोऽथवेतरः ।                   |    |
|-----------------------------------------------------------------|----|
| अध्यक्षस्य च दुःखित्वमर्थित्वं च न ते मतम् ॥७६॥                 |    |
| कर्ताध्यक्षः सदस्मीति नैव सद्ग्रहमहीति ।                        |    |
| सदेवासीति मिथ्योक्तिः श्रुतेरिप न युच्यते ॥७७॥                  | 8  |
| अविविच्योभयं वक्ति श्रुतिक्वेत्स्याद्ग्रहस्तथा।                 |    |
| अस्मदस्तु विविच्यैव त्वमेवेति वदेद्यदि।                         |    |
| प्रत्ययान्वियिनिष्ठत्वम्रुक्तदो <mark>षः प्रस</mark> ज्यते ॥७८॥ |    |
| त्वमित्यध्यक्षनिष्ठश्चेदहमध्यक्षयोः कथम् ।                      | 5  |
| संबन्धो बाच्य एवात्र येन त्विमिति लक्षयेत्।।७९।।                |    |
| द्रष्टुद्रश्यत्वसंबन्धो यद्यध्यक्षेऽक्रिये कथम् ॥८०॥            |    |
| अविक्रियत्वेऽपि तादात्म्यमध्यक्षस्य भवेद्यदि ।                  |    |
| आत्माध्यक्षो ममास्तीति संबन्धाग्रहणे न धीः ॥ = १॥               | १२ |

आत्माभासानभ्युपगमे बौद्धादिदोषपरिहारानुपपत्तिमुक्तवा शास्त्रीयो बन्धमोक्षव्यवहारोऽपि निरनुग्रहाध्यक्षवादिनो न सिद्धचतीति वक्तं विकल्पयति — अर्थो । दु:खित्वेन च मोक्षार्थित्वेन च प्रसिद्धः श्रोतैवाध्यक्षो विवक्षितः । किं वा तयोर्मिथो भेदोऽस्तीति विकल्पार्थः । प्रथमपक्षं प्रत्याह-अध्यक्षस्येति । आभासानङ्गीकारात्तद्द्वारेणाविद्यातत्कार्यसम्बन्धासिद्धेर्नाध्यक्षशुद्धस्य दृःखत्वादिसिद्धिरित्यर्थः ॥ ७६ ॥

द्वितीयं दूषयति—कर्ताध्यक्ष इति । श्रोतुरध्यक्षस्य च भिन्नत्वे कर्त्तृभोक्तवादियुक्तः श्रोता जडत्वाच्चेतनोऽध्यक्षोऽहं सद्ब्रह्मास्मीति सद्ग्रहं नैवार्हतीत्यर्थः । तत्रैव दोषान्तरमाह—सदेवेति ॥७७॥

चिदाभासानभ्युपगमे बन्धमोक्षव्यवहारानुपपत्तिमुक्त्वा स्वपक्षे तदूपपत्तिमाह—अविविच्येति। <mark>आत्मानात्मरूपम्भयमाभासद्वारेणाविवेकापन्नं कृत्वा यथाप्राप्तार्थित्वाद्युपादाय श्रुतिस्तत्त्वमसोति</mark> तादात्म्यं वक्ति चेत्तथा सित सम्यगहं ब्रह्मास्मीति ग्रहः स्याच्चिदात्मनः स्वतो ब्रह्मत्वात् । अतो वाक्यीय-ब्रह्मात्मज्ञानादविद्यातत्कार्यनिवृत्तिराभासकृताविवेकाद्यभावाद्बन्धमोक्षव्यवहारसिद्धिरित्यर्थः । साङ्ख्या-दिपक्षमनुभाष्य प्रतिक्षिपति — अस्मदिस्त्वित । साक्षिणो मुझादिवेषीकान्निष्कृष्य केवलमहङ्कर्तारं त्वमेव ब्रह्मेति श्रुतिद्वारेणाचार्यो यदि ब्र्यात्तदा तत्त्वमसीति श्रुतेरहङ्कारनिष्ठत्वान्मिथ्यावादित्वमुक्तो दोषः स्यादित्यर्थः ॥ ७८ ॥

अहंकत्तु विषयो ह्यपदेशोऽध्यक्षे पर्यंवस्यति त्वंशब्देनाहङ्कृत् विषयेणाध्यक्षस्य लक्ष्यमाणत्वा-दिति शङ्कृते—त्विमत्यध्यक्षेति । अहङ्काराध्यक्षयोः सम्बन्धाभावान्नाहङ्कारनिष्ठेन शब्देनाध्यक्षस्य लक्ष्यत्विमिति दूषयति—अहमिति । अहंकारस्य दृश्यत्वमध्यक्षस्य द्रष्टृत्विमिति सम्बन्धमाशङ्कृत्वाध्यक्षस्य कूटस्थत्वान्मैविमत्याह—इष्टद्श्यत्वेति ॥ ७९-८० ॥

सम्बन्धान्तरं शङ्कते—अविक्रियत्वेऽपि। यत्र शुक्लः घट इति तादात्म्यं तत्र घटस्य शौक्ल्यमिति सम्बन्धग्रहणं हुष्टं तथा ममाहङ्कर्त्त्रात्माऽध्यक्षोऽस्तीति सम्वन्धाग्रहणे तादात्म्यधीर्नं संभवतीत्याह— आत्मेति ॥ ८१ ॥

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                    | ८९                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| संबन्धग्रहणं शास्त्रादिति चेन्मन्यसे न हि।                                                                                                                                                           |                         |
| पूर्वीक्ताः स्युख्तिधा दोषा ग्रहो वा स्यान्ममेति च ॥ ८२॥                                                                                                                                             |                         |
| अद्दिशिरूपेण भाति बुद्धिर्यदा तदा।                                                                                                                                                                   |                         |
| प्रत्यया अपि तस्याः स्युस्तप्तायोविस्फुलिङ्गवत् ।।⊏३॥                                                                                                                                                | 8                       |
| आभासस्तद्भावश्च ह्होः सीम्नो न चान्यथा।                                                                                                                                                              |                         |
| लोकस्यःयुक्तितः स्यातां तद्ग्रहश्च तथा सति ॥⊏४॥                                                                                                                                                      |                         |
| नन्वेवं । इत्रिसंक्रान्तिरयःपिण्डेऽग्निवद्भवेत् ।                                                                                                                                                    |                         |
| मुखाभासविद्त्येतदाद्शे निम्न तिन्राकृतम् ॥ = ४॥                                                                                                                                                      | 2                       |
| कृष्णायो लोहिताभासमित्येतद्दष्टमुच्यते ।                                                                                                                                                             |                         |
| दृष्टदाष्टीन्ततुल्यत्वं न तु सर्वात्मना क्वचित् ॥८६॥                                                                                                                                                 |                         |
| तथैव चेतनाभासं चित्तं चैतन्यवद्भवेत्।                                                                                                                                                                | 2.0                     |
| मुखाभासो यथाऽऽदर्शे आभासश्रोदितो <u>मृ</u> षा ।।⊏७॥                                                                                                                                                  | १२                      |
| एव आत्मान्तर्ह्वयेऽणीयानित्यादिशास्त्रादहंकाराध्यक्षयोः सम्बन्धः सिद्धचतीति शङ्कते—                                                                                                                  | 16                      |
| सम्बन्ध इति । परिहरति नहीति । अध्यक्षस्य सम्बन्धग्रहणं न युज्यते निर्विकारत्वात् । नाप्यहं-<br>कारस्य जडत्वात् । जडं प्रति श्रुतेः बोधकत्वमि न युक्तमिति त्रिधा दोषाःस्युरित्यर्थः । सम्बन्धग्रहोऽपि | विल्लानिह               |
| ममाध्यक्षोऽस्तीति सम्बन्धग्रहःस्यात् । न त्वहमध्यक्ष एवेति ग्रहो युक्तः । सोऽपि न स्याज्जडत्वा-                                                                                                      | १६                      |
| दित्याह—प्रहो वेति ।। ८२ ॥<br>जात्मानात्मनोस्सम्बन्धासिद्धि परमते दर्शयित्वा स्वमते मिथ्यातादात्म्यं दर्शयति—अदृशिरिति ॥८३                                                                           | 10                      |
| बुद्धेः बुद्धिवृत्तीनां च चैतन्याभासवत्त्वे लौकिकवैदिकसर्वव्यवहारसिद्धिरित्याह—आभास इति।                                                                                                             | विद्यादिक               |
| भावामावयोद्देगवधित्वात् दृशेः सीम्नः सकाशाल्लोकस्याभासतदभावौ नैव चिदाभासमन्तरेण युक्तितः                                                                                                             | २०                      |
| स्याताम् । चैतन्यस्य नित्यत्वेन भावाभावायोगात्, तस्माच्चैतन्याभासाभ्युपगमे स्फुरणास्फुरणे साक्षिणः                                                                                                   | होत्र हिंह              |
| सिद्धवतः नान्यथेत्यात्माभासः स्वीकर्तव्य इत्यर्थः।—िकञ्च तत्त्वमसिवाक्यात्तस्यात्मनोऽहं ब्रह्मा-<br>स्मीति बहो बुद्धेश्चिदाभासत्वे सत्येव घटते तद्द्वारेणैवोपपत्तेरतोऽपि चिदाभासोऽभ्युपेय इत्याह—    |                         |
| त्रवात प्रहान पुद्धारपरा गरिए ।। तर्महर्वित ॥ ८४ ॥ तम्महर्वित ॥ ८४ ॥ तमायोविस्फुलिङ्गवदित्युक्तत्वादात्मनो विकारप्राप्तिरिति शङ्कते—नन्वेवमिति । आदर्शे                                              | 76                      |
| तप्तायोविस्फुलिङ्गवदित्युक्तत्वादारमनो विकारप्राप्तिरिति शङ्कते—नन्वेविमिति । आदर्शे                                                                                                                 | HEIN THE                |
| त्रितिवस्य मुखाभासस्य यथा मिथ्यात्वं तथा तच्चैतन्यं मिथ्यैव बुद्धचादिनिष्ठत्वेनाभातीः यैतेनेवे-<br>तच्चीद्यं निराकृतमित्याह—मुखेति ।। ८५ ।।                                                          | 0                       |
| हष्टान्तस्य संक्रमणरूपत्वाद्दार्ष्टान्तिकस्यापि तथात्वं स्यादित्याशङ्क्य कस्यचिदेवांशस्य हष्टान्त-                                                                                                   | 26                      |
| स्वेन विविधातत्वा मैविमि याह — कृष्णाय इति । इष्ट्रशब्देन दृष्टान्तो गृह्यते । संक्रमणादिदृष्टा तिनिविष्टं                                                                                           | है। हिल्ला<br>इस्तासकार |
| दाष्ट्रीन्तिक कस्मान्न गृह्यते तत्राह—दृष्टेति ।। ८६ ।। हुष्ट्रान्ते विवक्षितमंशमुपन्यस्य दार्ष्ट्रान्तिकेऽपि तथाविधमंशं दर्शयति—तथैवेति । कृष्णायस्य-                                               | 13                      |
| विनव्याप्ते लौहित्यप्रत्ययवदन्तः करणं तद्विकारजातं चाचेतनमि चैतन्यव्याप्त्या चेतनवद्भातीत्यर्थः।                                                                                                     | 32                      |
| किचादर्शे मुखाभासो यथा मृषेत्युक्तं तथाऽऽत्माभासोऽपि मिथ्या पूर्वमेवोक्तः तस्मादाभासस्य मिथ्यात्वाद-<br>पि न कूटस्थत्वविरोधो दशेरित्याह—मुखेति ।। ८७ ।।                                              | मबोधापुड                |

100

## उपदेशसाहस्री

चित्तं 📑 चेतनमित्येतच्छास्त्रय क्तिविवर्जितम् । देहस्यापि प्रसङ्गः स्याच्चक्षरादेस्तथैव च ।८८॥ लोकायतिकसङ्गतेः। तदप्यस्त्वित चेत्तन न च धीर्दशिरस्मीति यद्याभासी न चेतसि ॥=९॥ 8 सदस्मीति धियोऽभावे व्यर्थं स्यात्तत्त्वमस्यपि। युष्मदस्मद्विभागज्ञे स्यादर्थवदिदं वचः ॥९०॥ ममेदंप्रत्ययौ ज्ञेयौ युष्मद्येव न संशयः। अहमित्यस्मदीष्टः स्यादयमस्मीति चोभयोः ॥ ९१॥ 2 अन्योन्यापेक्षया तेषां प्रधानगुणतेष्यते । 👫 🤅 विशेषणविशेष्यत्वं तथा ग्राह्यं हि यक्तितः ॥ ९२॥ द्वयमप्येतन्मध्यमस्य तद्वदेहोऽहंकर्तरेव गोमान्यथा च॥९३॥

आत्माभासद्वारेण किमिति चित्तस्य चेतनत्वमुच्यते । स्वतस्तस्य चेतनत्वं किन्न स्यात्तत्राह्न किन्न स्यात्तत्राह्न किन्न स्यात्त्राह्न किन्न किन्न हिन्न किन्न किन्न

इष्टापत्तिमाशङ्क्रय परिहरति—तदण्यस्त्वित चेदिति । तन्न, लोकायतिकसङ्गतेः । इतश्चां- वितनस्यैव चित्तस्य चेतनाभासवत्त्वमास्थेयम् । अन्यथा द्वाराभावादहं ब्रह्मास्मीति आगन्तुकधीर्न- सिद्धचेदित्याह – नचेति ॥ ८९ ॥

ब्रह्मास्मीति धियोऽभावे वा का क्षतिस्तत्राह—सदस्मोति । सार्थकं चेदिदं वाक्यं किमिति तहि विकास सर्वो झटिति ब्रह्मास्मीति न प्रतिपद्यते तत्राह—युष्मदिति ।। ९०॥

तमेव युष्मदस्मिद्धवेकं दर्शयितुमात्मानात्मिवषयाणां प्रत्ययानां विषयानुक्तवा तद्विषयाणां गुण-कि प्रधानभावं विशेष्यविशेषणभावं दर्शयिति—ममेदिमिति । केवलात्मन्यहंप्रत्ययः । उभयोरात्मानोत्म-

इदानीमात्मानात्मविषयाणां गुणप्रधानभावमाह—अन्योन्यापेक्षयेति चैतन्यस्याप्यन्तःकरण्- विश्व व्युक्षकापेक्षःवादन्तःकरणस्य जडत्वेन साधकापेक्षत्वात्त्रयाणां ज्ञात्वा करोमि कृत्वा भवामीत्यादिषु क्ष गुणप्रधानभावःस्यादित्यर्थः । तत्र गुणी विशेषणं प्रधानं विशेष्यः स्यादित्याह्—विशेष- किर्नाटणाः किति ।। ९२ ।।

ममेदिमत्यादिना विशेषणविशेष्यत्वं युक्तिग्राह्यमित्युक्तमेव व्यक्तीकरोति—ममेदं द्वयमिति । पर्या धनादि मध्यमस्यात्मनो देहातस्यावच्छेदकं ममेदिमिति द्वयमिप इत्यत्र दृष्टान्तमाह—धनीति । यथा धनादि देहाद्यभिमानवतः कत्तु रेव विशेषणम् । तथा देहः स्थूलो अहंकर्त्तुविशेषणमित्याह—तद्वदिति ॥ ९३ ॥ १००० हिन्

-0

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>797</b>              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| बुद्धचारूढं सदा सर्वं साहंकत्री च साक्षिणः। का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| प्रतिलोमिमदं सर्वं यथोक्तं लोकबुद्धितः। अविवेकिवियामस्ति नास्ति सर्वं विवेकिनाम्।। ९५।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8                       |
| अन्वयव्यतिरेकौ हि पदार्थस्य पदस्य च ।<br>स्यादेतदहमित्यत्र युक्तिरेवावधारणे ॥९६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                         |
| नाद्राक्षमहमित्यस्मिन्सुषुप्तेऽन्यन्मनागपि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| न वारयति दृष्टि स्वा प्रत्ययं तु निषेधति ॥९७॥<br>स्वयंज्योतिर्ने हि द्रष्टुरित्येवं संविदोऽस्तिताम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2                       |
| कौटस्थ्यं च तथा तस्याः प्रत्ययस्य तु लुप्तताम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                         |
| स्वयमेवात्रवीच्छास्त्रं प्रत्ययावगती पृथक् ॥९८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                         |
| अहंकर्तृंसहितं सर्वमेव बाह्यं वस्तु तत्राध्यारोपितं सर्वदा साक्षिणो विशेषणम्। साक्षि- त्वस्य बुद्ध्यादिसाक्ष्यार्थप्रयुक्तत्वादित्याह—बुद्धचारूढिमिति। यस्मादहंकर्त्रा सह सर्वस्य साक्ष्यस्य तादात्म्यात् स्वाभासद्वारेण सर्वमवभासयतोति सर्वावभासकिश्वत्स्वभावो वस्तुतो न किञ्चिदपि साक्ष्यं संस्पृशन्वर्तते तस्य सर्वदैवासङ्गस्वभावत्वादित्याह—तस्मादिति।। ९४।।  एष विवेकिनां मार्गो विपरीतस्त्वविवेकिनां क्षेत्रादावप्यात्मनो विशेषणत्वप्रत्ययादित्याह— प्रतिलोमिनित। लोको बाह्यार्थोपहत्तचेताः। तस्य बुद्धिर्वाह्यार्थप्रघानैव तेन बाह्यार्थं प्रधानीकृत्य तद्विशेषणत्वेन प्रत्यगर्थं लोको विनियुङ्के। ततो विपरीतमेतद्विशेषणिवशेष्यत्वादि सर्वमिववेकिधयाम- विविक्तानात्मस्वरूपाणामस्ति। विवेकिनामवगतात्मस्वरूपाणां पुनर्नेदं सर्वं विद्यते। स्वप्नावस्थायामिव | \$ <b>2 1</b>           |
| सुर्वस्यात्माविद्याविलसित्तत्वादित्यर्थः ॥ ९५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०                      |
| नन्वेवमन्वयव्यतिरेकाभ्यां सर्वंसंसारधर्मविनिर्मुक्तात्मावगमात् कि वाक्येनेत्याशङ्कथाह — अन्वयेति । आत्मपदार्थो द्रष्टा साक्षी न दृश्यः । साक्ष्यं च साहङ्कारं सर्वं जगदात्मपदार्थंस्यैव शेषभूतं न किश्चिदपि जडोऽर्थः शेषी सम्भवित । आत्मेत्यादिपदमिप यथोक्तार्थस्यैव समर्थकं न कदाचिदिप हिर्यार्थमिधिकरोति इत्येवं पदपदार्थयोरन्वयव्यतिरेकौ युक्तिरेव स्यात् । अहमित्यत्र विवेकावधारणेन वाक्यार्थे अन्वयव्यतिरेकव्यापारः । तस्मादेतदेव वाक्यं वाक्यार्थावधारणे प्रभवतीत्यर्थः ॥ ९६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                             | वाह्य<br>विश्व<br>वाह्य |
| किञ्चावस्थात्रयं परस्परव्यभिचारि चैतन्यं तु सुषुप्तेऽपि न व्यभिचरतोति प्रकारान्तरेणात्माः । जी नात्मिविवेकं दर्शयति — नाद्राक्षमिति । प्रतीयत इति व्युत्पत्त्या प्रत्ययशब्देन प्रमातृप्रमाणप्रमेयलक्षणः । अर्छ हि सर्वो विशेषो गृह्यते ।। ९७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| अन्वयन्यतिरेकन्यापारनिष्ठा या प्रदिश्चिता सा शास्त्रसम्मता न स्वबुद्धिपरिकल्पितेत्याह कि स्वयंज्योतिरिति । अयं क्रिलोकः षट्पदी । प्रत्ययो घटादिविषयः अवगतिरात्मस्वरूपभूता हिष्टः ते विशेषिक पृथक्क्रूटस्थतयाऽनित्यतया चात्रवीदित्यर्थः ॥ ९८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 可是<br>可可<br>可可          |

#### ज्य उपदेशसाहस्री

| एवं विज्ञातवाक्यार्थे अपूर्तिलोकप्रसिद्धितः ।                                                 |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| श्रुतिस्तत्त्वमसीत्याह श्रीतुर्मोहापनुत्तये ॥९९॥<br>ब्रह्मा दाशरथेर्यद्वदुक्त्यैवापानुदत्तमः। |    |
| तस्य विष्णुत्वसंबोधे न यत्नान्तरमूचिवान् ॥१००॥                                                | 8  |
| अहंशब्दस्य निष्ठा या ज्योतिषि प्रत्यगात्मनि ।                                                 |    |
| सैवोक्ता सदसीत्येवं फलं तत्र विम्रक्तता ॥१०१॥                                                 |    |
| श्रुतमात्रेण चेन्न स्यात्कार्यं तत्र भवेद्धुवम्।                                              |    |
| व्यवहारात्पुरापीष्टः सद्भावः स्वयमात्मनः ॥१०२॥<br>अज्ञनायादिनिर्भुक्त्यै तत्काला जायते प्रमा। | 2  |
| तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थे त्रिषु कालेष्वसंशयः ॥१०३॥                                             |    |
| प्रतिबन्धविहीनत्वात्स्वयं चानुभवात्मनः।                                                       |    |
| जायेतैव प्रमा तत्र स्वात्मन्येव न संशयः ॥१०४॥                                                 | १२ |

युष्मदस्मद्विवेकम्पपाद्यावगतपदपदार्थे पूरुषे महावाक्यं फलवद्भवतीत्याह—एविमिति । अवा-न्तरवाक्यार्थो वाक्यार्थशब्देनोच्यते ॥ ९९ ॥

वाक्यश्रवणमात्रान्मोहापोहे दृष्टान्तमाह—ब्रह्मोति । दृष्टान्ते त्वं विष्णु रसीत्युक्तमात्रादेव निवृत्तिरित्यत्र हेतुमाह—तस्येति ।। १०० ।।

तत्त्वमसीति बोधितोऽपि मुमुक्षुरहं ब्रह्मेति न प्रतिपद्यते । कर्ताहमित्यादिप्रत्यक्षविरोधादित्या-शङ्क्य कत्तंभोक्तसाक्षिणोऽहमादिशब्दलक्षितस्य ब्रह्मत्वोपदेशान्मैवमित्याह—अहंशब्दस्येति । तत्रेति सप्तम्या वाक्यार्थज्ञानम्च्यते ॥ १०१ ॥

यदि पुनरवगतपदपदार्थस्य वाक्यादहं ब्रह्मास्मीति ज्ञानं समूलसंसारनिवर्त्तकं नेष्यते तदा प्रामाण्यसिद्धचर्थमेवावश्यं कार्यपरत्वं कल्पनीयम् । न च तद्युक्तं विद्वदनुभवविरोधादित्याह—श्रुत-साम्रेणेति । श्रुतमात्रे फलं न भवति चेतदाऽपरमनुष्ठानं कल्प्यम् । इह तु फलं दृश्यत एवेति भावः । **किञ्च सिद्धे**ऽर्थे शास्त्रस्याप्रामाण्यं कि विवयसिलक्षणं कि वा निष्फलत्वं उत संशयरूपं अनुत्पत्त्यात्मकं किल्ली कि बा नाद्य इत्याह—व्यवहारादिति । शास्त्रीयव्यवहारात्पूर्वमप्यात्मसद्भावस्येष्टत्वात्र शुक्तिरूप्यज्ञानवत् ब्रह्मात्मज्ञानस्यात्रामाण्यमित्यर्थः ॥ १०२ ॥ शासवाधी अह सहयति है हमापार । तस्मादेशदेव

द्वितीयं प्रत्याह—अशनायादीति । वाक्यश्रवणसमकाले चारानायादिनिवृत्त्यर्थं विद्षां प्रमोप-जायते तेन वाक्यीयज्ञानस्य नास्ति नैष्फल्यमित्यर्थः। तृतीयं दूषयति—तत्त्वमसीति । तत्र हि प्रमा जायमाना कदााचदिप संशयवती न भवतीत्यर्थः ।। १०३।।

हुंफडादिशब्दवदनुत्पत्तिलक्षणमप्रामाण्यमिह नास्ति पदार्थज्ञानस्य प्रतिबन्धाभावादिति चतुर्थं शिथल्यति प्रतिबन्धेति । कृतान्वयव्यतिरेकस्यासम्भावनादिप्रतिबन्धाभावाद्विषयस्य चानु-भवात्मत्वेनानुभवितुं योग्यत्वातत्र ब्रह्मास्मोत्येव प्रमा जायेतैवेत्यर्थः ॥ १०४ ॥

# 25 तत्त्वमसिप्रकरणम् कि सदेवाहमस्मीति किंवाइन्यत्प्रतिपद्यते । सदेव चेदहंशब्दः सता ग्रुख्यार्थ इष्यताम् ॥१०५॥ अन्यच्चेत् सदहंग्राहप्रतिपत्तिमृ पैव सा । तस्मानमुख्यग्रहे नास्ति वारणाऽवगतेरिह ॥१०६॥ प्रत्ययी प्रत्ययभ्नेव यदाभासौ तदर्थता। तयोरचितिमस्वाच्च चैतन्ये कल्प्यते फलम् ॥१०७॥ कूटस्थेऽपि फलं योग्यं राजनीव जयादिकम्। तदन्तात्मत्वहेतुभ्यां क्रियायाः प्रत्ययस्य च ॥१०८॥ 2 आदर्शस्त यदाभासी मुखाकारः स एव सः। यथैवं प्रत्ययाद्शों यदाभासस्तदा ह्यहम् ॥१०९॥ प्रमाणस्वरूपनिरूपणेनाहं ब्रह्मास्मीति ज्ञानम्कत्वा प्रतिपत्तृस्वरूपनिरूपणेनापि वाक्याद-परोक्षात्मज्ञानमेव युक्तमिति वक्तं विकल्पयति—किं सदेवेति । तत्राद्ये विकल्पे परस्यानिष्टापत्तिमाह— 83 सदेवेति । सदस्मीति किं सदेव प्रतिपद्यते उतान्यः ? आद्ये प्रतिपत्त्ररेव विषयत्वात्सदस्मीत्यपरोक्ष-प्रमा युक्ता अहंशब्दस्य सदूपेण ब्रह्मणा मुख्यार्थत्वादित्यर्थः ॥ १०५ ॥ द्वितीयं प्रत्याह-अन्यच्चेदिति । प्रमाणस्वरूपस्य प्रमातुस्वरूपस्य च निरूपणेन वाक्यादहं-ब्रह्मास्मीत्यपरोक्षा प्रतिपत्तिरेव युक्तेत्यपसंहरति—तस्मादिति । अन्यस्य सदस्मीति ग्रहणस्य मुषार्थत्व-प्रसङ्घात्सत एव सदस्मीति प्रतिपत्तिः स्वीकार्या तस्मात्सदस्मीत्यवगतेः प्रतिबन्धकं न किञ्चिदस्ती-त्यर्थः । तत्त्वमसिवाक्यमिहेत्युच्यते ।। १०६।। कृटस्थत्वादात्मनो मातुत्वानुपपत्तौ फलसम्बन्धो न सिद्धचतीत्यस्त्यात्मग्रहे निवारकमित्या-शब्दाह—प्रत्ययो । अन्तःकरणतत्परिणामौ यदाभासाधारौ तयोरात्मशेषत्वात् जडत्वाच्च फलाश्रयत्वानुपपत्तेस्तद्द्वाराऽस्य फलस्य कल्पनयाऽऽत्मसम्बन्धः स्यादित्यर्थः ॥ १०७ ॥ निर्व्यापारस्यापि फलसम्बन्धे दृष्टान्तमाह—कृटस्थेति । राजामात्ययोश्च स्वस्वामिसम्बन्धोऽस्ति नाध्यक्षाध्यक्ष्ययोरिति वैषम्यमाशङ्क्र्याह—तदन्तेति । स एव कृटस्थात्मा अन्तो निष्ठा अवसानमात्म-ह्यं च ययोः क्रियाप्रत्यययोस्तौ तदन्तात्मानौ तयोभीवस्तत्त्वम्। तदन्तत्वतदात्मत्वे एव हेतु ताभ्यां तदन्तात्मत्वहेतुभ्यां तत्फलमात्मन्येवोपचरितम् । राजनीव योधानां जयादिकमित्यर्थः । परिश्दस्य प्रमातुत्वं नास्तीत्यभिप्रत्येदमुक्तम् ॥१०८॥ ् इदानीं चित्प्रतिबिन्बस्य तु भवत्येव स्वोपाधिव्यापारेण प्रमातृत्व मित्याह—आदर्शस्त्वित । येन मुखाकारेण विशिष्टतया भासत इति यदाभासोऽयमादर्शः स च मुखाकारस्तत्र दृश्यमानः स एव ग्रीवादेशस्थो मुखाकार एवेति बिम्बप्रतिबिम्बयोरैक्यं यथा लोके प्रसिद्धम् एवं प्रत्ययादर्शोऽहंकारो येन चित्र्रतिबिम्बेन भास्यत इति यदाभासः स चित्र्रतिबिम्बः स एव बिम्बकल्पः परमात्मेव । तदा हि बिस्बप्रतिबिम्बयोरेकत्वे सत्यहं ब्रह्मास्मीति ज्ञानं सिद्धचतीत्यर्थाः । यस्मादन्तः करणस्थाभासस्य परमार्थात्मनश्च प्रागुक्तरीत्या सम्बत्धोऽस्ति तस्मादहं ब्रह्मास्मीत्येवमधिकृतस्य प्रतिपत्तिः स्यात् ॥१०९॥ ३२

वास्याद-समाद---

#### मा उपदेशसाहस्रो

| इत्येवं प्रतिपत्तिः स्यात्सदस्मीति च नान्यथा । ी             |                      |
|--------------------------------------------------------------|----------------------|
| ा तत्त्वमित्युपदेशोऽपि हाराभावादनर्थकः।।११०॥                 |                      |
| श्रोतुः स्यादुपदेशश्चेदर्थवन्वं तथा भवेत्।                   |                      |
| अध्यक्षस्य न चेदिष्टं श्रोतृत्वं कस्य तद्भवेत्।।१११॥         | 8                    |
| अध्यक्षस्य समीपे स्याद्बुद्धेरेवेति विनमतम् । १८००           |                      |
| ्त तत्कृतोपकारोऽस्ति काष्ठाद्यद्धन्न कल्प्यते ॥११२॥          |                      |
| बुद्धौ वित्तत्कृतः कश्चिन्नन्वेवं परिणामिता ।                |                      |
| आभासेऽपि च को दोषः सति श्रृत्याद्यनुग्रहे ॥११३॥              | =                    |
| आभासे ः परिणामश्चेन्न रज्ज्वादिनिभत्ववत् ।                   |                      |
| सर्पादेश्च तथाऽनोचमादर्शे च सुखत्ववत् ॥११४॥                  | TOUT BUT YOUR THE PA |
| नाऽऽत्माभासत्वसिद्धिश्चेदा मनो ग्रहणात्पृथक् । जिल्लानिकारमा |                      |
| मुखादेश्व पृथक्सिद्धिरिह त्वन्योन्यसंश्रयः ॥११५॥ हिन्सित     | 133                  |

उक्तसम्बन्धानङ्गीकारे तु नैव प्रतिपत्तिर्युक्ता तस्मादुक्तसम्बन्धोऽवश्यम्भावीत्याह<del>ै विश्वितियात् । इत्येवमिति । इत्येवमि</del>

उपदेशस्यानर्थंकत्वं स्पष्टयति—श्रोतुः । आभासद्वारकस्य श्रोतुः सत्त्वे स्यादुपदेशस्यार्थंवत्वं अभासान ङ्गीकारात्तदभावे तदानर्थंक्यमित्यर्थः । किञ्च श्रोतृत्वमध्यक्षस्यान्यस्य वा विवक्षितम् । प्रथमे प्रागुक्तन्यायेनोपदेशस्य युक्तमर्थंवत्त्रम् । द्वितीये त्वध्यक्षव्यतिरिक्तस्य जडत्वान्न श्रोतृत्वोपपत्तिरित्युक्त-दोषतादवस्थ्यमित्याह—अध्यक्षस्येति ।। १११ ॥

अध्यक्षाध्यक्ष्ययोः श्रोतृत्वाभावेऽपि परमात्मसमीपे वर्त्तमानाया बुद्धेरेव श्रोतृत्वं स्यादिति राङ्कते—अध्यक्षस्य समीप इति । यथा काष्ठादेर्जंडत्वाद्बुद्धेरुपकारो नास्ति तथा सन्निहितेनाध्यक्षेण — कितोपकारतया बुद्धेरुपकारो नाङ्गीक्रियते । तथा च सामीप्यमात्रेण बुद्धेः श्रोतृत्वं कल्पयितुं अशिक्य- प्रस्कित्वाह—न तिदिति ॥ ११२ ॥

बुद्धावध्यक्षकृतः सन्तुपकारो मया नाभ्युपगम्यते तदभ्युपगमे सत्यध्यक्षस्य परिणामित्व-प्रसङ्गादिति राङ्कते—बुद्धौ चेदिति । श्रुतिस्मृतिन्यायानुगृहोते चिदाभासे बिम्बगते स्वीकृते बुद्धिजनक-त्वमात्रेण नाध्यक्षस्य परिणामित्वप्रसक्तिरित्याह—आभासेऽपीति ॥ ११३॥

उक्तमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयित—आभासे परिणाम इति । यथा रज्ज्वज्ञानिवजृम्भितस्य सपिद रज्जुनिभत्वं मिथ्या तथाऽऽत्माज्ञानिवजृम्भितस्य बुद्धचार्दीमथ्यैव चिन्निभत्वम् । तस्मादाभासजनकत्वानुरोधेन परिणामित्वमात्मनो नैव शिङ्कितव्यमित्यर्थः । किञ्चादशें मुखस्यावस्थितत्वं मिथ्या न परिणाम
२८
इत्युक्तं यथा तथा बुद्धावात्मनोऽवस्थित्वं मिथ्येत्युक्तत्वान्न परिणामित्वप्रसिक्तिरित्युक्तं स्मारयिति—
तथिति ॥ ११४॥ विकास स्मार्थिति ।

बुद्धरेत्रात्मत्वं गृहीत्वा तस्याश्चित्रभत्वमाक्षिपति—नात्माभासत्वेति । बुद्धरात्माभासत्वं न जिल्ला हर्णि हर्णि सिद्धचित । ज्ञात्मनो बुद्धः सकाशात्पृथग्यहणाभावादित्ययुक्तम् । आदर्शमुखतदाभासवत् जिल्लाक्ष्यस्थ । अवदर्शमुखतदाभासवत् जिल्लाक्ष्यस्थ वृद्धचात्मतदाभासानां पृथवप्रयनसम्भवादित्याशङ्कचाह—मुखादेस्त्वित ॥ ११५ ॥ जिल्लाक्ष्य स्थानम् विद्याशङ्कचाह—मुखादेस्त्वित ॥ ११५ ॥

आत्मनोऽन्तः करणसाक्षिणो ग्राह्मव्यतिरेकार्थं ग्राह्मस्वरूपमाह—अवगत्येति । चिद्राभासस्य कार्याद्वा व्याख्यानान्तरे तु साभासान्तः करणात्चिदात्मनः स्वप्ने भेदः प्रतीयते । रथादेवीसनारञ्जितबुद्ध्यानान्ति कारत्वात् स्वरूपेणासम्भवात् । बुद्ध्याकारत्या आत्मावभास्यत्वात् । आत्मनश्च स्वमहिम्ना ह २० पृथगेव सिद्धः । सुषुप्ती च बुद्धिगतचिदाभासोपरमेऽप्यात्मनः सत्त्वात्ततो भेदसिद्धेरित्यर्थः । व्यासिश्च- विकास त्वात्ति स्वरूपे स्वरू

सम्प्रति कुर्म करणं कर्तेति त्रितयं साक्षिव्यतिरेकार्थं दर्शयति—कर्म्मेप्सित । स बाह्यो विषयः कुर्मेत्युच्यते प्रमाणिकयया व्याप्तुमिष्टतमत्वात् तद्वान् बाह्यविषयेच्छावान् कुर्विति चोदनया प्रयते स कर्ता । यत्र बुद्धिविपरिणामे विषयेणाकारस्समिपतस्तत्करणम् विषयव्यक्तेरित्यर्थः । घटादिव्यक्तिः सप्तम्यर्थः ॥ ११९ ॥

यस्य चैतन्यस्याभासेन संव्याप्तोऽहंकारः परिणमते सा चिद्धातुर्ज्ञातित्याह—यदाभासेन । विक्रित्रयं भोक्त्रादित्रयं ज्ञात्रादित्रयं श्रेयोमार्गे स्थितत्त्वात् साक्षिणो विविच्य यो बुध्यते सः लक्ष्यत्व- पदार्थं यथावदवगच्छतीत्याह—त्रयमिति ॥ १२० ॥

यथा प्रमात्रादिभ्यो वैविक्त्यं नित्यावगतिस्वभावस्यात्मनो दर्शितं तथा प्रत्ययभेदेभ्योऽिप विविक्तः वैविक्तः प्रत्येतव्यमित्याह—सम्यक्संशय । अवगताविष सम्यगवगितः संशयावगितिमिध्यावगितिरिति विविक्तं भेदोऽस्तीत्यासङ्क्र्यः प्रत्ययैरेवोपाधिभूतैस्तत्र भेदोऽिपतो न स्वतो यतस्तस्मादेकैवावगितिरित्याह—ः विविक्र स्विद्धिक्ति । १२१ ॥

| आधिमेदाद्यथा भेदो मणेरवगतेस्तथा।                     |    |
|------------------------------------------------------|----|
| अशुद्धः परिणामश्र सर्वे प्रत्ययसंश्रयात् ॥१२२॥       |    |
| प्रथनं ग्रहणं सिद्धिः प्रत्ययानामिहाऽन्यतः।          |    |
| आपरोक्ष्यात्तदेवोक्तमनुमानं अध्याप्त प्रदीपवत् ॥१२३॥ | 8  |
| किमन्यद्ग्राहयेत्कश्चित् प्रमाणेन तु केनचित्।        |    |
| विनैव तु प्रमाणेन निवृत्त्याऽन्यस्य शेषतः ॥१२४॥      |    |
| शब्देनैव प्रमाणेन निवृत्तिश्चेदिहोच्यते ।            |    |
| अध्यक्षस्याप्रसिद्धत्वाच्छून्यतैव प्रसच्यते ॥१२५॥    | =  |
| चेतनस्त्वं कथं देह इति चेन्नाप्रसिद्धितः।            |    |
| चेतनस्यान्यतः सिद्धावेवं स्यादन्यहानतः ॥१२६॥         |    |
| अध्यक्षः स्वयमस्त्येव चेतनस्याऽपरीक्षतः।             |    |
| तुल्य एवं प्रबोधः स्यादन्यस्याऽसत्त्ववादिना ॥१२७॥    | १२ |

एतमथं दृष्टान्तेन स्पष्टयति—आधिमेदात् । आत्मान रागादिमत्त्वं कर्तुत्वादिमत्त्वञ्च सर्वमिप भेदवदन्तःकरणोपाधिकृतं न वास्तविमिःयाह—अशुद्धिरिति ॥ १२२ ॥

ग्राहकादिव्यतिरिक्तात्मसिद्धौ कि प्रमाणमुक्तमित्याशङ्क्रवाह—प्रथनमिति । इह व्यवहारभूमौ प्रत्ययानां बुद्धितद्वृत्तीनां प्रथनं प्रकाशनं ग्रहणं गृहीतिरुपादानं सिद्धिः सत्वाभ्युपगमश्चान्यतो भवित्-महीत । अपरोक्षत्वात्प्रत्ययानां स्वतस्तदयोगात्तदनेनानुमानमेवोक्तं भवति । तत्र दृष्टान्तमाचष्टे— प्रदोपविति । साश्रयाः प्रत्ययाः स्वातिरिक्ताधीनसिद्धिकाः अचिद्रपत्वात् । ये त्वचिद्रपास्ते स्वाति-रिकाधीनसिद्धिकाः यथा प्रदीपाधीनसिद्धिका घटादय इत्यर्थः ॥ १२३॥

ये तु प्रतिषेधमुखैनेवात्मनि प्रमाणप्रवृति मन्यन्ते तानप्रति विधिमुखेनापि प्रमाणप्रवृत्ति प्रतिपादियतः विकल्पयति—किमन्यदिति । कथं प्रमाणेन विना प्रतिपादनं तत्राह—निवत्येति । आत्मन्यारोपि-तस्यानात्मनो निरासद्वारैणाध्यक्षस्याविशष्टत्वात्तस्य मानेन बिना प्रतिपत्तिरित्यर्थः ॥ १२४ ॥

प्रथमे कल्पे प्रमाणप्रवृत्तिविधमुखेनैवेष्टेत्यङ्गीकृत्य द्वितीयमनुवदित - शब्देनैव । आत्मन्यध्य-स्तस्य शब्देन निवृत्तिरैवोच्यते । स त्वात्मा मानेन विना सिद्धचित चेदित्यर्थः । अस्मिन्पक्षे ब्रह्मात्मनो मानान्तरेणाप्रसिद्धेः शब्दस्य च तत्राऽव्यापारादात्मनः शून्यतेव प्राप्नोति इति दूषयति—अध्यक्षस्येति ॥१२५॥

चेतनाचैतनयोविरुद्धरूपत्वकथनेनान्यनिवृतिः शब्देन क्रियते । तत्कुतः शून्यताप्रसिक्तिरिति शङ्कते चेतनस्त्विमिति । देहादिव्यतिरिक्तस्य चेतनस्याप्रसिद्धत्वान्नैविमिति प्रत्याचष्टे नेत्यादिना । सिद्ध हि धर्मिण प्रतियोगिनि वा अयमयं न भवतीति तादात्म्यनिषेधेन विरुद्धरूपत्वोपदेशः स्यात् । न चाद्यापि चैतनपदार्थोऽज्ञस्य पृथिक्सद्धोऽस्तीत्यर्थः ॥ १२६॥ श्रथा प्रमात्रादिग्यो वैवित्रवर्ष वित्यावर्णाकरव

स्वतः प्रसिद्धत्वादातमा नात्यन्तमप्रसिद्धः स्यादिति शङ्कते—अध्यक्षः स्वयमिति । यथाः ज्ञान्यवादिनः स्वतः सिद्धोऽस्त्यात्मेति न प्रमाणमन्तरेण प्रबोधो जायते तथाऽज्ञस्यापीत्युत्तरमाह् त्तल्य एवेति ॥ १२७ ॥ 37. 11 57 ... 32

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ९७                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| अहमज्ञासिषं चेदमिति लोकस्मृतेरिह ।<br>करणं कर्म कर्ता च सिद्धास्त्वेकक्षणे किल ।।१२⊏।।<br>प्रामाण्येऽपि स्मृतेः शैघ्रचाद्यौगपद्यं विभाव्यते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                               |
| अज्ञासिषमिदं मां चेत्यपेक्षा जायते ध्रुवम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8                                             |
| विशेषोऽपेक्ष्यते यत्र तत्र नैवैककालता ॥१३०॥<br>आत्मनो ग्रहणे चाऽपि त्रयाणामिह संमुवात्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                               |
| आत्मन्यासक्तकर्तृत्वं न स्यात्करणकर्मणोः ॥१३१॥<br>व्याप्तुमिष्टं च यत्कर्तुः क्रियया कर्म तत्स्मृतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2                                             |
| अतो हि कर्तृ तन्त्रत्वं तस्येष्टं नाऽन्यतन्त्रता ॥१३२॥<br>शब्दाद्वाऽनुमितेर्वाऽपि प्रमाणाद्वा ततोऽन्यतः ।<br>सिद्धिः सवपदार्थानां स्यादज्ञं प्रति नाऽन्यथा ॥१३३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२                                            |
| स्मृतिवलेन स्वतः सिद्धाध्यक्षसिद्धिरिति शङ्कते—अहमज्ञासिषमिति । व्यवहारभूमौ लोकप्रसिद्ध- कर्त्रादिविषयस्मृत्यनुरोधादेकस्मिन्क्षणे कर्त्रादयः सिध्यन्ति । न हि तेषां स्मृतिरनुभवाहते युज्यते । अनुभूते स्मृतिनियमादतो यत्तस्त्रयोऽपि युगपदनुभूयन्ते सोऽध्यक्षः स्वतः सिद्धोऽस्तीत्यर्थः ॥ १२८ ॥                                                                                                                                                                               | नर्थं स्त्रा<br>अध्यक्ष                       |
| एतन्निराकरोति—प्रामाण्येषि । पूर्वानुभवगमकत्वांशेन स्मृतेर्यंद्यपि प्रामाण्यं तथापि न युगपत्<br>त्रितयसिद्धिगमकत्वं यस्मात्क्रमेणैव पूर्वग्रहणं वृत्तं स्मृतिरिप पश्चात्तथैव भवति यौगपद्यं तु शतपत्रशत-<br>व्यितभेदनवत् शैद्राचात्प्रतिभातीत्यपि संभावितत्वादित्यर्थः ॥ १२९ ॥                                                                                                                                                                                                | १६                                            |
| स्मृतेयौँगपद्याभावे हेत्वन्तरमाह—अज्ञासिषमिदमिति । केनिचदज्ञासिषं इत्युक्ते विषये वा मातरि<br>वा तव ज्ञानमिति श्रोतुर्विशेषापेक्षा निश्चयेन दृश्यते, यत्र च विशेषोऽपेक्ष्यते तस्मिन्विषये नैवैककालता<br>युक्ता स्मृतेः । कर्तृकरणकर्मणां अनुभवस्य यौगपद्ये त्रितयविषयस्मृतेरिप यौगपद्यात्त्रयाणाम् व्यमिचारा-<br>द्विशेषापेक्षाभावादतस्तदपेक्षादर्शनान्न यौगपद्यं त्रितयानुभवस्य तदीयस्मृतेश्चेत्यर्थः ॥ १३० ॥                                                               | 186 70 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 |
| कर्त्रादीनां युगपदनुभवसाधनाभावादिष युगपन्नास्ति सिद्धिरित्याह-आत्मनो ग्रहणे । ग्राहकादीनां एकेकस्य स्वरूपग्रहणे अन्येषां त्रयाणां च कर्तृकरणकर्मणां अपेक्षासंभवादनवस्था स्यादित्यर्थः । तैरेव कर्त्रा- दिभिरन्योन्यस्वरूपसिद्धेर्नानवस्था स्यादित्याशङ्क्ष्याह—आत्मनीति । स्वरूपसिद्धौ कर्त्तृरुपक्षीणं कर्तृत्वं करणकर्मणोः सिद्धौ तदेव न स्यात् । अन्यत्रोपक्षीणत्वात् । न च कर्त्रादेः स्वरूपसिद्धि प्रति कर्तृत्वादि युक्तं एकत्र तद्भावस्य विरुद्धत्वादित्यर्थः ॥ १३१ ॥ | 15.28<br>15.21.77                             |
| कर्त्रादीनां यौगपद्येन सिद्धचभ्युपगमे व्याकरणिवरोधोऽपि स्यादित्याह—व्याप्तुमिष्टं च । कर्तृं-<br>करणकर्मणां पूर्वपूर्वायत्तत्वादुत्तरोत्तरसिद्धेनं युगपत् सिद्धिरित्याह—अतो हीति ॥ १३२॥<br>विधान्तरेणानिधगतवस्तुप्रतिपत्तोरयोगाद्विधिरूपेण प्रवृत्तप्रमाणेनैव तथाभूतवस्तुसिद्धिरिति<br>फिलितमाह—शब्दाद्वा॥ १३३॥                                                                                                                                                              | 26                                            |

|                                                                                 | अध्यक्षस्यापि सिद्धिः स्यात्प्रमाणेन विनैव वा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                         |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|                                                                                 | विना स्वस्य प्रसिद्धिस्तु नाज्ञं प्रत्युपयुज्यते ॥१३४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
|                                                                                 | तस्यैवाऽज्ञत्विमिष्टं चेज्ज्ञानत्वेऽन्या मतिभवेत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| 8                                                                               | अन्यस्यैवाऽज्ञतायां च तद्विज्ञाने भ्रुवा भवेत् ॥१३५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8                       |
|                                                                                 | ज्ञातता स्वात्मलाभो वा सिद्धिः स्यादन्यदेव वा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                         |
|                                                                                 | ज्ञातत्वेऽनन्तरोक्तौ त्वं पक्षौ संस्मर्तुम्हिसि ॥१३६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
|                                                                                 | सिद्धिः स्यात्स्वात्मलाभक्वेद्यत्नस्तत्र निरर्थकः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| 5                                                                               | सवेलोकप्रसिद्धत्वात् स्वहेतुभ्यस्तु वस्तुनः ॥१३७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2                       |
|                                                                                 | ज्ञानज्ञेयादिवादेऽतः सिद्धिज्ञीतत्वमुच्यते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                         |
|                                                                                 | अध्यक्षाध्यक्ष्ययोः सिद्धिर्ज्ञेयत्वं नाऽऽत्मलाभता ॥१३८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                         |
|                                                                                 | स्पष्टत्वं कर्मकत्रीदेः सिद्धिता यदि कल्प्यते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                         |
| 21                                                                              | स्पष्टताऽस्पष्टते स्यातामन्यस्यैव न चाऽऽत्मनः ॥१३९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १२                      |
| नथंस्यापि तस्य तत्त्वमस्<br>अध्यक्षस्यापि इति । यि<br>कृत्य द्वितीयं प्रत्याह—ि | प्रमाणादेव सिद्धत्वेपि चेतनस्याध्यक्षस्य नैविमत्याशङ्क्रच निरस्ताशेषा-<br>यादिवाक्येन वा सिद्धिर्वाक्यमन्तरेण स्वमिहम्नैव वा सिद्धिरिति विकल्पयिति<br>दे तस्य तत्त्वमस्यादिवाक्येनावगितस्तदा समूलसंसारिनवर्त्तंकत्वेनोपयुक्तेत्यङ्गी-<br>वेनेति । प्रमाणं विना स्वस्याध्यक्षस्य या स्वमिहम्ना सिद्धिः सा नाज्ञं प्रत्युपयु-<br>सकार्याज्ञानानिवृत्तेरित्यर्थः ॥ १३४॥ | 320<br>350 50<br>350 50 |
| व्यतिरिक्ता तत्त्वमस्या<br>तस्यवाज्ञत्विमिति । यदि<br>नार्थमव्यभिचारिणी मि      | तिनस्याहङ्कारस्य वा ? यदि ब्रह्मात्मनश्चेतनस्याज्ञत्वं तदा तस्य ज्ञानत्वेन स्वरूप-<br>दिलक्षणा मितिरेष्टव्या । स्वरूपविज्ञानस्याज्ञानतत्कार्यानिवर्तंकत्वादित्याह—<br>पुनरध्यक्षव्यतिरिक्तस्य क्वचिदहङ्कारादेरज्ञता तदापि प्रकृतस्याध्यक्षस्य विज्ञा-<br>तिरेष्टव्या । नचाध्यक्षव्यतिरिक्तो ज्ञोर्डास्त । नान्योऽतोस्ति द्रष्टेत्यादिश्रुते-                         | F FD IN                 |
| रित्याह—अन्यस्यैवेति ॥                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 20                      |
| अन्यदिति स्पष्टत्वमुच्यते                                                       | स्वरूपत्वान्मानापेक्षा नास्तीत्याशङ्क्ष्य सिद्धिशब्दार्थं विकल्पयति—ज्ञाततेति ।<br>। प्रथमं प्रत्याह—ज्ञातत्व इति । यदि ज्ञातत्वं सिद्धिशब्दार्थः स्वीक्रियते तदा<br>दिनोक्तौ पक्षावनुसन्धातव्यौ । तत्र चाध्यक्षस्य वाऽन्यस्य वा ज्ञत्वे ज्ञातत्वं प्रमा-                                                                                                            | F                       |
| णादेव सिद्धचतीत्युक्तम् ।<br>द्वितीयमनूद्य लब्                                  | अतो ज्ञातत्वे सिद्धिशब्दार्थे बलादेवाध्यक्षे प्रमाणावृत्तिः स्यादित्यर्थः ॥१३६॥<br>धस्वरूपे तस्मिन्प्रमाणव्यापारवैयर्थ्यं स्यादित्याह—सिद्धःस्यादिति । वस्तु-                                                                                                                                                                                                        | 14 <b>28</b>            |
| स्वरूपलाभायमेव प्रमात्र                                                         | ादिव्यापारोऽर्थवानित्याशङ्कचाह—सर्वेति ॥ १३७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ath wh                  |
| द्वितीयपक्षासंभवे<br>ज्ञातत्वमेव सिद्धिशब्दार्थः                                | फलितमाह — ज्ञानज्ञेयादि । ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञातता चास्तीति यस्य वादस्तस्य पक्षे ।<br>स्यादित्यर्थः । ज्ञातत्वमेव व्याकरोति — अध्यक्षेति ॥ १३८ ॥                                                                                                                                                                                                                        | 25                      |
| तुतीयं कल्पमुत्थ                                                                | ापयति—स्पष्टत्वम् । चिदाभासोदयानुदयद्वारा कर्त्रादेः स्पष्टत्वास्पष्टत्वे साक्षिणः                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         |
| स्याताम् न तु केवलस्य                                                           | कत्रदिरिति दूषयति—स्पष्टत्विमिति ॥ १३९॥ ॥ १८८॥ ॥ १८८॥ ॥ १८८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | All Tak                 |

H 373 H Elementary and giar growing

26

भूतेः अनुमतं ततः सविकल्पकज्ञानाविषयत्वान्नाशादीनां च तद्गोचरत्वादनुभूतेर्नाशित्वादि न प्राप्नोतीति

दुषयति—न भूतेरिति । ।। १४४ ।।

#### marma m

| १००                                                                    | उपदेशसाहस्रो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 8                                                                      | स्वलक्षणाविधनीशोनाशोऽनाशिनवृत्तिता । अगोरसत्त्वं गोत्वं ते न तु तद्गोत्वलक्षणम् ॥१४४॥ क्षणवाच्योऽपि योऽर्थः स्यात्सोऽप्यन्याभाव एव ते ॥१४६॥ मेदाभावेऽप्यभावस्य भेदो नामभिरिष्यते । नामभेदैरनेकत्वमेकस्य स्यात्कथं तव ॥१४७॥ अपोहो यदि भिन्नानां वृत्तिस्तस्य कथं गवि ।                                                                                                                                       | ૪                                   |
|                                                                        | नाभावा मेदकाः सर्वे विशेषा वा कथंचन ॥१४८॥<br>नामजात्यादयो यद्वत्संविद्स्तेऽविशेषतः ॥१४९॥<br>प्रत्यक्षमनुमानं च व्यवहारे यदिच्छसि।<br>क्रियाकारकमेदैस्तद्भ्युपेयं ध्रुवं भवेत् ॥१५०॥<br>तस्मान्नीलं तथा पीतं घटादिवी विशेषणम्।                                                                                                                                                                               | Ε                                   |
|                                                                        | संविदस्तदुपेयं स्याद्येन चाप्यनुभूयते ॥१५१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १२                                  |
| विकल्परहितामनुभूतिः<br>वृत्तिमात्रम् । अतोऽन्यो<br>श्रयत्विमत्याह—अगोि | ति—स्वलक्षणेति । स्वलक्षणं स्वप्रमाणकं वस्तु नाशस्याविधः सीमा समस्त-<br>न स्प्रष्टुं शक्नोतीत्यर्थः । किञ्च नाशो नाम अनाशनिवृत्तिमात्रं अनाशोऽपि नाशनि-<br>न्याश्रयत्वान्न वस्तुसंस्पर्शित्वमित्याह—अनाश इति । गोत्वादाविप तुल्यमन्योन्या-<br>रति । अश्वत्वादेरगोपदार्थंस्य निवृत्तिस्तव गोत्वं नतु गोः स्वलक्षणम् वस्त्विति ।<br>गमेवेत्यन्योन्याश्रयत्वात् तव मते गोत्वादेरिय न सिद्धिरित्यर्थः ।। १४५ ।। | बहुधस्य<br>अष्ट्राहरा<br>अष्ट्रचा ब |
|                                                                        | पक्षे योऽपि क्षणराब्दवाच्यः क्षणिकोऽर्थो विवक्षितः सोऽप्यक्षणिकाभावत्वात्प्रति-<br>क्षिपतीत्याह <b>—क्षणवाच्योऽपि ।। १</b> ४६ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                            | erafaur                             |
|                                                                        | दाभावेऽप्यगोत्वमनश्वत्विमत्यादिनामभिर्भेदस्त्वयेष्टः स च न सम्भवतीत्याह—<br>त्यागोत्वादिनामभेदाद्भेदो न संभवतीत्याशङ्क्रच निःस्वभावत्वादित्याह—                                                                                                                                                                                                                                                             | 70                                  |
|                                                                        | नामानन्त्यात्तदवगममन्तरेणापोहस्य गवि वत्तिर्न ज्ञातं शक्यत इत्याह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | F TESTER                            |

नामेति ॥ १४७॥ किञ्च प्रतियोगिनामानन्त्यात्तदवगममन्तरेणापोहस्य गवि वृत्तिनं ज्ञातुं शक्यत इत्याह-अपोह इति । किञ्च क्षणिकत्वपक्षे गोत्वादयोऽन्यापोहत्वादभावाः सन्तो न व्यावर्त्तकाः स्युः । तथा च खण्डादयरच न विशेष्या भवेयुः मिथः सम्बन्धानिरूपणात्तथा च खण्डो गौनीलमुत्पलमित्यादिविशिष्ट-व्यवहारानुपपत्तिरित्याह—नाभावा भेदकाः इति ।। १४८ ।।

विशिष्टव्यवहारानुपपत्तौ दृष्टान्तमाह—नामेति । यथा त्वत्पक्षे संविदो विशेषाभावान्नाम-जात्यादयो भेदका न भवन्ति तथा भेदाभावादपोहस्यापि विशेषणत्वविशेष्यत्वासिद्धेविशिष्टव्यवहारानु-पपत्तिरित्यर्थः ॥ १४९ ॥

किञ्च प्रत्यक्षमनुमानञ्च प्रमाणद्वयं भवतेष्यते तदनुरोधेन भूतिर्येषां क्रिया सैव चेति मतं हातव्य-मित्याह—प्रत्यक्षमनुमानं चेति ॥ १५० ॥

फिलतमुपसंहरति—तस्मान्नीलिमिति ॥ १५१॥

26

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०१                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| रूपादीनां यथाऽन्यः स्याद्ग्राह्यत्वाद्ग्राह्यस्तथा ।<br>प्रत्ययस्य तथाऽन्यः स्याद्व्यञ्जकत्वात्प्रदीपवत् ॥१५२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                    |
| अध्यक्षस्य दशेः कीदक्संबन्धः संभविष्यति।<br>अध्यक्ष्येण तु दश्येन मुक्त्वाऽन्यो द्रष्ट्रदश्यताम् ॥१५३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8                                                  |
| अध्यक्षेण कृता दृष्टिद्दंश्यं व्याप्नोत्यथाऽपि वा।<br>नित्याध्यक्षकृतः किश्चदुपकारो भवेद्धियाम्॥१५४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                    |
| स चोक्तस्तन्निभत्वं प्राक्संव्याप्तिरुच घटादिषु ।<br>यथाऽऽलोकादिसंव्याप्तिव्यञ्जकत्वाद्धियस्तथा ॥१५५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2                                                  |
| आलोकस्थो घटो यद्वदुद्वचारूढो भवेत्तथा।<br>धीव्याप्तिः स्याद्घटारोहो धियो व्याप्तौ क्रमो भवेत् ॥१५६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                    |
| येनानुभूयते सोऽपि द्रष्टाऽभ्युपगन्तव्य इत्युक्तं तत्रानुमानमाह—ह्रपादीनामिति । प्रत्यय-<br>शब्दा बुद्धिः अतिरिक्तग्राहकग्राह्या ग्राह्यत्वादूपादिवदिति बुद्धिग्राहकसाक्षिसिद्धिरित्यर्थः । किञ्च<br>प्रत्ययः स्वातिरिक्तग्राहकग्राह्यो व्यञ्जकत्वाद्दोपवत् । व्यञ्जकत्वञ्च जडप्रकाशत्विमत्याशयेनानुमानान्तर-<br>माह—तथेति ।। १५२ ।।<br>कस्तिहं साक्षिसाक्ष्ययोः सम्बन्धः स्यादित्याशङ्क्र्य द्रष्टृहश्यभावं तयोः सम्बन्धं दर्शयति—                                                                                                                                                                                                                                                                             | द्विवेदा<br>अध्यक्षम<br>शस्यादित<br>ज्यासेनी<br>३१ |
| द्रष्टृहश्यसम्बन्धाभ्युपगमे बलादाभासोऽभ्युपगन्तव्य इति दशायतु विकल्पयति—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | eledistes<br>e                                     |
| अध्यक्षेणेति ।। १५४ ।। तेन परिणामिना कृता परिणामरूपा दृष्टिर्दृश्यमर्थं व्याप्नोतीत्येकः पक्षः । किं वा कूटस्थेन तेन पित्रणामिना कृता परिणामरूपा दृष्टिर्दृश्यमर्थं व्याप्नोतीत्येकः पक्षः । किं वा कूटस्थेन तेन सिन्निधिमात्रेण बुद्धितद्वृत्तीनामुपकारोऽनुग्रहः कृतः तदेतद् द्रष्टृदृश्यत्विमिति पक्षान्तरं तत्र तावत्परिणामप्रसङ्गादाद्यस्य सावद्यत्वं मत्वा द्वितीयमङ्गोकुर्वन्नाह—स चोक्तः । स चोपकारो बुद्धेश्चित्रभत्वं नाम प्रागेवोक्तोऽस्माभिरित्याभाससिद्धिरित्यर्थः कथं तिह वाह्यार्थंसाधकत्वं तत्राह—संव्याप्तिश्चेति । यथा घटादेरादित्याद्यालोकेन दीपादिना च संव्याप्तिर्देष्टा तथा व्यञ्जकत्वाविशेषा-द्वद्वद्वेषेटादिविषयेषु व्याप्तिरस्तोति बुद्धेः साक्षिदृश्याया विषयसाधकत्विमत्यर्थः ॥ १५५ ॥ | ्रीष्यक्ष<br>संस्थान्य<br>४८ ति ।<br>सुसादिस       |
| बुद्धचारूढप्रकरणे विषयस्य बुद्धचारूढत्वाभिधानादत्र च प्रमाद्वारेण बुद्धेविषयव्यापकत्ववचनात् मिथो विरोधः स्यादित्याशङ्क्ष्यैकार्थत्वान्न विरोध इति दृष्टान्तपूर्वकमाह—आलोकस्थ इति । यथाऽऽलोक-व्याप्तो घट आलोकस्थ उच्यते एवं बुद्धिव्याप्तो बुद्धचारूढ उच्यते । एतदेव स्पष्टयित—धोव्याप्तिरिति । घटस्य बुद्धावारोहो नाम तत्र व्याप्तिरेव तर्ति बुद्धेरात्मनश्च घटावभासकत्वे को भेद इति तत्राह—धियो व्याप्ताविति । बुद्धिः क्रमेण विषयानवभासयित परिणामित्वादात्मा तु युगपदेव सर्वमवभास-                                                                                                                                                                                                                           | अश्वतीत<br>देहावाचि                                |

गास्त्रीत । इहीत वेदालसम्मानिकः ॥ १६६ ॥

यतीति विशेष इत्यर्थः ॥ १५६॥

## उपदेशसाहस्री

पूर्वा स्यात्प्रत्ययव्याप्तिस्ततोऽनुग्रह आत्मनः। कुत्स्नाध्यक्षस्य नो युक्तः कालाकाशादिवत्क्रमः ॥१५७॥ विषयग्रहणं यस्य कारणापेक्षया भवेत । सत्येव ग्राह्यशेषे च परिणामी स चित्तवत ॥१५=॥ 8 अध्यक्षोऽहमिति ज्ञानं बुद्धरेव विनिश्चयः। नाध्यक्ष्याविशेषत्वाच तस्यास्ति परो यतः ॥१५९॥ चेदहमित्येवमनुभयेत ग्रक्तता। सुखदु:खविनिमींको नाहंकतीर युज्यते ॥१६०॥ 2 देहादाविभमानोत्थो दुःखीति प्रत्ययो ध्रुवम् । यद्वत्प्रत्यगात्माभिमानिना ॥१६१ क्रण्डलीप्रत्ययो

वैलक्षण्यान्तरं चास्तीत्याह—पूर्वा स्यात् । अनुग्रहो नामोपकारिवचदाभासोदयः । प्रथमं 83 बुद्धिर्घंटादिविषयं प्राप्य पश्चात्तदाकारसिहता सुखदुःखादिफलपर्यन्ता साक्षिणः साक्ष्यतां गच्छतीत्यर्थः। अध्यक्षस्यापि बुद्धेरिव क्रमेणैव विषयसाधकत्वं किन्न स्यादित्याशङ्क्र्चाह—कृत्स्नेति । न हि कालस्याका-शस्यादित्यस्य वा स्वगोचरव्याप्तौ क्रमोऽस्ति । तथा सर्वाध्यक्षस्य स्वाज्ञानतत्कार्ययोः सदा चिदाभास-व्याप्तेर्न क्रमः सम्भवतीत्यर्थः ॥ १५७॥ १६

अध्यक्षस्यापि विषयावभासकत्वाद्बुद्धेरिव परिणामित्वं स्यादित्याशङ्क्र्चाह—विषयग्रहणमिति । अध्यक्षस्त् करणिनरपेक्षः स्वाभासद्वारेणाशेषबुद्धितद्वृत्तिसाक्षी न परिणामीत्यर्थः ।। १५८ ।।

तस्यापि ब्रह्मास्मीति ज्ञानाकारेण परिणामः स्यादित्याशङ्क्ष्याह-अध्यक्षोऽहमिति । यदि निविशेष-स्याध्यक्षस्यापि ब्रह्मास्मीति परिणामः स्यात्तदा तस्यापि बुद्धेरिवान्येन साक्षिणा भवितव्यम् । न च तस्यान्यः साक्षी सम्भवतीत्याह—न तस्येति ॥ १५९ ॥

अन्तः करणस्य ब्रह्मास्मीति ज्ञानाकारपरिणामश्चेत्तस्यैव फलभागितापि स्यादित्याशङ्ख्याह-कर्त्रेति । साभासान्तःकरणेन परिणामिना ब्रह्माहमिति नित्यमुक्तब्रह्मरूपता यदि साक्षात्क्रियेत तदा तत्र सुखादिमत्वेनानुभूयमाने तिद्विनिर्मोकस्यायक्तत्वान्न तस्य फलभागित्वं किन्त्वात्मन एव फलित्व-मित्यर्थः ॥ १६० ॥

यथाऽहंकर्त्ः सुखादिमत्त्वेन प्रतीतेर्नं युक्ता मुक्तता तथाऽऽत्मनोऽपीत्याशङ्ख्याध्यक्षस्य स्वतोऽशना-याद्यतीतस्य सामासबुद्धचिववेकमूलतो दुःखीति प्रत्ययस्य तद्विवेके मुक्तत्वानुभवः सम्भवतीत्याह — देहादाविति । यस्मान्मिथ्याभिमानोत्थः सूखी दुःखोत्यात्मनि प्रत्ययस्तस्मात्प्रत्यगात्मानं नित्यमुक्तत्वादि-लक्षणं ब्रह्मरूपेणाऽवगमयता विवेकिप्रत्ययेन प्रागुक्ताविवेकिप्रत्ययस्य बाध्यता सिद्धचतीत्याह —प्रत्य-गात्मेति । इहेति वेदान्तसमयोक्तिः ॥ १६१ ॥ म अर्थ । अस्ति प्रतिक राजिन

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 803              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| बाध्यते प्रत्ययेनेह विवेकेनाऽविवेकवान् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  |
| विपर्यासेऽसद्नतं स्यात्प्रमाणस्याप्रमाणतः ॥१६२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
| दाहच्छेदविनाशेषु दुःखित्वं नान्यथाऽऽत्मनः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  |
| नैव ह्यन्यस्य दाहादावन्यो दुःखी भवेत्कवचित् ॥१६३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| अस्पर्शत्वाद्देहत्वानाहं दाह्या यतः स्दा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8                |
| त मान्मिथ्याभिमानोत्थं मृते पुत्रे मृतिर्यथा ॥१६४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  |
| कुण्डल्यहमिति ह्ये तद्बाध्येतैव विवेकिना।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                  |
| दुःखीति प्रत्ययस्तद्वत् केवलाहंधिया सह ॥१६५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
| सिद्धे दुःखित्व इष्टं स्यात् तच्छक्तिश्छन्दसाऽऽत्मनः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2                |
| मिथ्याभिमानतो दुःखी तेनाऽर्थापादनक्षयः ॥१६६॥<br>अस्पर्शोऽपि यथा स्पर्शमचलरुचलनादि च।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  |
| अविवेकात्तथा दुःखं मानसं चात्मनीक्षते ॥१६७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7.0              |
| विवेकात्मिधया दुःखं नुद्यते चलनादिवत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 192              |
| च्या अविवेकस्यभावेन मनो गच्छत्यनिच्छतः ॥१६८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
| अविवेकवत्ता विवेकी प्रत्ययः किं न बाध्यते विरोधाविशेषादित्याशङ्कचाह—विपर्यासे । मिथ्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | foris            |
| ज्ञानेन सम्यग्ज्ञानस्य बाध्यत्वे प्रमाणस्य वस्तुबोधकस्य मिथ्याज्ञानेन बाधात्तद्बलाद्वस्तुनिश्चयानुपपत्तेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Han's do         |
| सर्वशन्यतान्तमापद्येत । तथा च कतो वैपरीत्यशङ्कत्यर्थः । १६२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | luaul            |
| अात्मनो मुख्यमेव दुःखित्वं कि न स्यादित्याशङ्क्ष्यान्यस्य दाहादावन्यस्य दुःखित्वायोगादात्मनश्च देहे दाहादौ दुःखित्वोपलम्भाद्देहे तादात्म्याध्यासात्तस्य दुःखित्विमत्याह—दाहुच्छेदेति । अन्यथेत्यध्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | निद्धार्थः       |
| समन्तरेणेत्यर्थः ॥ १६३ ॥ कार्या विश्व विश् |                  |
| ् आत्मनःस्वतो दाहादिसम्बन्धादध्यासमन्तरेणैव दुःखित्वं कि न स्यादित्याशङ्क्र्याह्—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| अस्पर्शत्वादिति । अग्न्यादिसंबन्धशून्यत्वं अस्पर्शत्वं अदेशत्वं पादाद्यवयवराहित्यम् ॥ १६४ ॥<br>दुःखित्वप्रत्ययस्यात्मन्यध्यासात्मकत्वे   दृष्टान्तपूर्वकं   फलितमाह—कुण्डल्यहमिति । केवले शुद्धे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 31040            |
| ब्रह्मण्यहं ब्रह्मास्मीति धीः केवलाहं धीस्तया दुःखित्वप्रत्ययस्य कालत्रयेऽपि निवृत्तिरित्यर्थः ॥ १६५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | न जोह            |
| आत्मनो मोक्षोपदेशानुपपत्त्या दुःखित्वे सिद्धे तदनुपपत्त्या तच्छिक्तमत्त्वमेष्टव्यमित्याशङ्क्र्याह—<br>सिद्धे दुःखित्व इष्टम् । न चप्रमाणेन केनचिदात्मनो दुःखित्वं निश्चितं अतो नतस्य तच्छिक्तमत्त्वं कदा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | शहर्याची         |
| चिद्विष स्वीकर्त्तव्यमित्याह—मिश्येति । अर्थादनुपपत्या यच्छक्तिमत्त्वापादनं तस्य क्षयोऽन्यथोपपितः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 58°            |
| उक्तन्यायेन सिद्धेत्याह्—तेनेति ॥ १६६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |
| संसारस्य वस्तुत्वं निराकृत्याध्यासात्मकत्वमुक्तं प्रपञ्चयति अस्पर्शोऽपोति । यथा स्थूल्देह्व्यति-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Thefass          |
| रिक्तस्तदिविकात्तद्धर्मानात्मिन मन्यते तथा सूक्ष्मदेहाविवेकात्तद्धर्मानिप स्वात्मिन पश्यतीत्यर्थः ॥१६७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 25               |
| संसारस्याध्यासात्मकत्वे फलितमाह—विवेकात्मेति । मानसं दुःखं तदिववेकादारोपितं साक्षिणीत्युक्तमन्वयव्यतिरेकाभ्यां साधयति—अविवेकिति ॥ १६८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | FAULUS<br>FAUSAS |

## **उपदेशसाहस्री**

| तदा तु दृश्यते दुःखं नैश्चल्ये नैव तस्य तत्।                |   |
|-------------------------------------------------------------|---|
| ्प्रत्यगात्मनि तस्मात्तद्दुःखं नैवोपपद्यते ॥१६९॥            |   |
| त्वंसतोस्तुल्यनीडत्वान्नीलाश्ववदिदं भवेत् ॥१७०॥             |   |
| निर्दुःखवाचिना योगात् त्वंशब्दस्य तदर्थता।                  | 8 |
| प्रत्यगात्माभिधानेन त <sup>च्</sup> छब्दस्य युतेस्तथा ॥१७१॥ |   |
| द्वामस्त्वमसीत्येवं वाक्यं स्यात्प्रत्यगात्मनि ॥१७२॥        |   |
| स्वार्थस्य ह्यप्रहाणेन विशिष्टार्थसमर्पकौ ।                 |   |
| प्रत्यगात्मावगत्यन्तौ नान्योऽर्थोऽर्थाद्विरोध्यतः ॥१७३॥     | = |
| नवबुध्यपहाराद्धि स्वात्मानं द्शपूरणम् ।                     |   |
| अपरयञ्ज्ञातुमेवेच्छेत् स्वमात्मानं जनस्तथा ॥१७४॥            |   |
|                                                             |   |

ब्रह्माज्ञानमूलमनोनिबन्धनत्वाद्दुःखित्वादिभ्रमस्य ब्रह्मात्मज्ञानेन मूलनिवृत्तौ निवृत्तिरित्याह— प्रत्यगात्मनीति॥ १६९॥

१२

एवं युक्त्या प्रत्यगात्मनो निर्दू:खत्वे सिद्धे वाक्यादेव त्वं ब्रह्मासीति ज्ञानं सिद्धचतीत्याह— त्वंसतोरिति । यथा नीलाश्वपदयोः सामानाधिकरण्यादेकद्रव्यनिष्ठत्वं तथा त्वंतच्छब्दयोः सामानाधि-करण्यादिदं तत्त्वमसिवाक्यमखण्डार्थनिष्ठं भवेदित्यर्थः ॥ १७० ॥

तदेव स्फूटयति—निर्दुःखेति । सच्छब्देन निर्दुःखवाचिना योगात्त्वंशब्दस्य निर्दुःखब्रह्मार्थता सिद्धचित । तच्छब्दस्यापि वंशब्देन प्रत्यगात्माभिधायिना युतेः संबन्धात्तथा मित्यर्थः ॥ १७१ ॥

तत्त्वमसिवाक्यमुक्तन्यायेनापरोक्षवस्तुप्रतिपादकमित्येतद् दृष्टान्तेन स्पष्टयति - दशम इति ।।१७२।।

तत्त्वंपदयोः एकार्थंत्वे पर्यायत्वान्न सहप्रयोगः स्यादित्याशङ्क्र्याह—स्वार्थस्य । प्रत्यक्षपरोक्ष-लक्षणस्य स्वार्थस्यापरित्यागेनैतौ शब्दौ विशिष्टार्थसमर्पकौ । ततो वाच्यभेदान्न पर्यायतेत्यर्थः । तर्हि विशिष्टार्थंसमर्प्कत्वान्नाखण्डार्थंत्वं तत्राह—प्रत्यगात्मेति । कल्पितभेदपरामर्शेनैकपदार्थनिष्ठता र्ताह सामानाधिकरण्यं तदनूपपत्त्या लक्षणया प्रत्यगात्मावगतिपरत्वं पदयोः सिद्धचतीत्यर्थः। त्वं-तदर्थयोरंशांशिभावेन कार्यकारणभावेन वा पदद्वयसामानाधिकरण्यमन्यथासिद्धमित्याशङ्क्र्ञ्चाह नान्योऽर्थं इति । अतोऽर्थादेकरसाद्विरोधिकार्यकारणत्वांशांशित्वादिर्योऽन्योऽर्थो न स वेदान्तेष प्रतिपाद्यते । "अन्यत्रास्मात्कृताकृतात्" "निष्कलं निष्क्रियमि"त्यादिविरोधादित्यर्थः ॥ १७३ ॥

ननु किमिति महता प्रयत्नेनाखण्डार्थप्रतिपत्तये व्याप्रियते किमिति वा प्रसङ्ख्यानादि-लक्षणा क्रिया नोपदिश्यत इत्याशङ्क्रय मुमुक्षोजिज्ञासुत्वादिचकीर्षुत्वाच्चेति दृष्टान्तपूर्वकं दर्शयति— नवबुद्धचपहारादिति । [ नेह ] दशमो माणवको नवैव वयमिति बुद्धचा चित्तस्य स्वात्मनो बहिरपह-तत्वाद्शानां पूरणं स्वात्मानमजानानश्चावगंतुमेव दशमिमच्छेन्न कत्तुं तथा मुमुक्षुरिप ब्रह्मात्मानं ज्ञातुमेवेच्छति न कत्तु<sup>°</sup> तस्मात्तत्त्वमसिवाक्ये प्रतिपत्तिरेव व्युत्पाद्यते न क्रियेत्यर्थः ॥ १७४ ॥ विकास कार्या

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०५     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| अविगाबद्ध चक्षुष्ट्वात्कामापहृतधीः सदा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| विविक्तं दिशमात्मानं नेक्षते दशमं यथा ॥१७४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| द्शमस्त्वमसीत्येवं तत्त्वमस्यादिवाक्यतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| स्वमात्मानं विजानाति कृत्स्नान्तःकरणेक्षणम् ॥१७६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8       |
| इदं पूर्वमिदं पश्चात् पदं वाक्यं भवेदिति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| नियमो नैव वेदेऽस्ति पदसाङ्गत्यमर्थतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| अन्वयव्यतिरेकाभ्यां ततो वाक्यार्थबोधनम् ॥१७७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| वाक्ये हि श्रूयमाणानां पदानामर्थसंस्पृतिः ॥१७८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2       |
| यदा नित्येषु वाक्येषु पदार्थस्तु विविच्यते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| वाक्याथज्ञानसंक्रान्त्यै तदा प्रश्नो न युज्यते ॥१७९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| अन्वयव्यतिरेकोक्तिः पदार्थस्मरणाय तु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १२      |
| स्मृत्यभावे न वाक्यार्थो ज्ञातुं शक्यो हि केनचित् ॥१८०॥<br>- तत्त्वमस्यादिवाक्येषु स्वतंत्र्वार्थाविवेकतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| तत्त्वमस्यादिवाक्येषु त्विपदार्थाविवेक्रतः ।<br>व्यज्यते नैव वाक्यार्थी नित्यमुक्तोऽहमित्यतः ॥१८१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -STUT   |
| II Call II Salaran and I salar | 1975    |
| ब्रह्मात्मभूतक्ष्चेन्मुमुक्षुर्नात्मानमनात्मराशेविविच्य ब्रह्मत्वेन किमिति न जानातोत्याशङ्क्रय<br>स्वभावतोऽनात्मविषयत्वारच्चत्तस्याचार्योपदेशं विना न शक्नोति ज्ञातुर्मिति दृष्टान्तेन कथयति—<br>अविद्याबद्धेति ।। १७५ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १६      |
| शास्त्राचार्योपदेशयुक्तो मुमुक्षुर्विविच्यात्मानं ब्रह्मत्वेन जानातीति दृष्टान्तपुरःसरं दर्शयति—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 711077  |
| वशम इति ॥ १७६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE P   |
| त्वंशब्दस्यानुवादकत्वात्पूर्वं प्रयोगात् तच्छब्दस्य चापूर्वार्थवादित्वात् पश्चात्प्रयोगो युक्तः स्यादित्याशङ्क्ष्याह—इदं पूर्वीमिति । वेदे पदानां सम्बन्धोऽर्थबलान्न पाठबलादाहरपात्रं पात्रमाहरेत्यु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 70      |
| भयथा प्रयोगदर्शनात्तस्मादनुवादकस्यापि परचात्पाठे चापूर्वप्रतिपादकस्यापि पूर्वपाठो न विरोधी-<br>त्यर्थः ॥ १७७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Salsab. |
| उक्तेऽर्थे हेतुमाह <mark>—वाक्ये होति ॥ १७८ ॥</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २४      |
| आचार्येण ब्रह्मासीत्युपिदष्टो मुमुक्षुरहं कथं 'ब्रह्म स्यामि'ति पृच्छित । तदनुपपत्त्या [ कथं ] तत्त्वमिस वाक्यमैक्यबोधनार्थमित्याशङ्क्ष्याह—यदा नित्येषु । वेदवाक्येषु शिष्यबुद्धौ वाक्यार्थ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ज्ञानसमुदयार्थामन्वयव्यतिरेकाभ्यां पदार्थो वृद्धव्यवहारानुसारेण विविच्यते तदा कथमहं ब्रह्म स्यामिति प्रक्तो न घटते । तस्मात्पदार्थाव्युत्पत्तिनिबन्धनः प्रक्तो न वाक्यासामर्थ्यादित्यर्थः । पदार्थानभिज्ञस्यैव प्रक्तः स्यादित्युक्तमेव प्रकटयति—अन्वयेति ॥ १८०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २८      |
| पदार्थाऽज्ञाने प्रश्नस्य सावकाशत्वादन्वयव्यतिरेकाभ्यां पदार्थज्ञाने प्रयतितव्यमित्याह—तत्त्वम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | MERIP   |
| स्यादि । अतो वाक्यादिति यावत् ॥ १८१ ॥ अकान-क्ष्मु । अभिकारमा वाक्या । १४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | मिलिस   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |

### उपदेशसाहस्री

|                                                      | अन्वयव्यतिरेकोक्तिस्तद्विकाय नान्यथा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                                                      | त्वंपदार्थविवेके हि पाणावर्पितबिल्ववत् ॥१८२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |
|                                                      | वाक्यार्थो व्यज्यते चैवं केवलोऽहंपदार्थतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| g                                                    | दुःखीत्येतदपोहेन प्रत्यगात्मविनिइचयात् ।।१८३।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8                  |
|                                                      | तत्रैवं संभवत्यर्थे श्रुतहानाश्रुतार्थधीः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|                                                      | नैव कल्पयितुं युक्ता <mark>पदवाक्</mark> यार्थकोविदैः ॥१८४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|                                                      | प्रत्यक्षादीनि बाधेरन् कृष्णलादिषु पाकवत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
|                                                      | अक्षजादिनिभैरेतैः कथं स्याद्वाक्यवाधनम् ॥१८४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | =                  |
|                                                      | दुःख्यस्मीति सति ज्ञाने निर्दुःखीति न जायते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |
|                                                      | प्रत्यक्षादिनिभत्वेऽपि वाक्यान व्यभिचारतः ॥१८६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |
|                                                      | स्वप्ने दुःख्यहमध्यासं दाहच्छेदादिहेतुतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
|                                                      | तत्कालभाविभिर्वाक्यैर्न बाधः क्रियते यदि ॥१८७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 95                 |
|                                                      | तत्कालमावामवाक्यम बावर क्रियत याद् ॥ १८७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १२                 |
| अन्वयव्यतिरेक<br>त्याह — वाक्यार्थो व्यज             | ण्डवाक्यार्थविषयत्वायोगादित्याह्—नान्यथेति ।। १८२ ।।<br>काभ्यां पदार्थविवेके सित वाक्यादेवाखण्डवाक्यार्थस्यापरोक्षत्वेन प्रतिपत्तिः सिद्धचतो-<br>स्यत इति । चकारोऽवधारणे । अपरोक्षत्वेनाखण्डवाक्यार्थप्रतिपत्तिमेव प्रकटयति—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १६                 |
| <b>एवमिति</b> । दुःखीति दुःस                         | वविशिष्टत्वेन दृष्टस्येदमंशस्यापोहेन तत्साक्षितया प्रत्यगात्मनोऽनिदंचिद्धातोविनि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| रचयात्तस्येव केवलाहंप<br>व साम्लगारोधनानं व          | दार्थंस्य निष्प्रपञ्चस्य साक्षि <mark>मात्राविशष्टत्वात्तस्याखण्डा</mark> द्वितीयं ब्रह्मतावन्मात्रतेत्ये-<br>ाक्यात्प्रकटीभवतीत्थेः ॥ १८३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 700                |
|                                                      | गयात्रियादेवापरोक्षवाक्यार्थज्ञानमुपपाद्येदानीं पूर्ववादिकल्पनाया निर्मूलत्वमाह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २०                 |
| तत्रैवमिति । तस्मिन्नख                               | ण्डवाक्यार्थे प्रागुक्तन्यायेन घटमाने सति श्रुतस्याखण्डापरोक्षार्थस्य हानमश्रुतस्य<br>चेत्येवं न कल्पयितुं शक्यते विद्वद्भिरित्यर्थः ॥ १८४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | स्मादिक            |
|                                                      | —प्रत्यक्षदीनीति । यथा कृष्णलान् श्रपयेदिति कृष्णलेषु सुवर्णकणेषु श्रूयमाणोऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 28                 |
| पाक: तेष पाकफलासंभव                                  | वात्प्रत्यक्षेण बाध्यते तथा श्रनं ब्रह्मात्मत्वं प्रत्यक्षादिभिर्बाध्यते । तस्मादश्रत-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
| प्रसङ्ख्यानादिकल्पना यु<br>कत्त्वासिद्धिरिति सिद्धान | युक्तेत्यर्थः । कर्तृत्वादिप्रतिभासानामितरेतराध्यासप्रसूतत्वेन विभ्रमत्वाद्बाध-<br>तयति—अक्षजादीति ॥ १८५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| दु:ख्यस्मीति ज्ञान                                   | नस्य प्रत्यक्षादिनिभत्त्वेऽपि तत्र प्रत्यक्षगन्धस्य विद्यमानत्वात् वाक्याद्बलवत्त्वान्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 25                 |
| ततो निर्दुः खीति ज्ञानं सि                           | and a special and a second of the second sec | FIFFIFE<br>FIFFIFE |
| तमेव व्योभचा                                         | रं स्फोरयति—स्वप्ने इति । अहमद्यं स्वप्नावस्थायां दाहच्छेदादिवशाद्दुःख-<br>तत्कालीनाप्तोपदेशान्निर्दुःखोऽसीत्येवं रूपाद्बाध्यते तथा तत्त्वमस्यादिवाक्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | THERE              |
| वानासम् । तच्च दुःख                                  | रिते प्रतीतस्य दुःखस्य बाधो युक्त एवेत्यर्थः । स्वप्नकालभाविभिववियस्तत्का-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 32                 |
| लीनस्य दुःखस्य बाधो न                                | । क्रियते तेषामाभासत्वादिति शङ्कते <del> तत्कालेति</del> ॥ १८७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88                 |

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 801                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| समाप्तेस्तर्हि दुःखस्य प्राक्च तद्बाध इष्यताम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
| न हि दुःखस्य सन्तानो भ्रान्तेर्वा दृश्यते क्वचित् ॥१८८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                           |
| प्रत्यगात्मन आत्मत्वं दुःख्यस्मीत्यस्य बाधया।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| दशमं नवमस्येव वेद चेद्विरुद्धता ॥१८९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8                         |
| नित्यमुक्तत्वविश्वानं वाक्याद्भवति नान्यतः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |
| वाक्यार्थस्यापि विज्ञानं पदार्थस्मृतिपूर्वकम् ॥१९०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |
| अन्वयव्यतिरेकाभ्यां पदार्थः स्मर्थते ध्रुवम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| एवं निर्दुःखमात्मानमिक्रयं प्रतिपद्यते ॥१९१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | =                         |
| सदेवेत्यादिवाक्येभ्यः प्रमा स्फुटतरा भवेत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |
| द्शमस्त्वमसीत्यस्माद्यथैवं प्रत्यगात्मनि ॥१९२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| प्रबोधेन यथा स्वाप्नं सर्वदुःखं निवर्तते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
| प्रत्यगात्मिथया तद्वद्दुःखित्वं सर्वदाऽऽत्मनः ॥१९३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १२                        |
| कृष्णलादौ प्रमाऽजन्म तदन्यार्थाऽमृदुत्वतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |
| तत्त्वमस्यादिवाक्येषु न त्वेवमविरोधतः ॥१९४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | neithfrien                |
| तथापि न दोषोऽस्तीत्याह—समाप्तेः । दुःखस्य समाप्तेरूघ्वं प्राक्च तद्वाघोऽवश्यंभावीत्युक्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1                         |
| <mark>तत्र हेतुमाह —न हीति ।। १८८ ।।</mark><br>प्रत्यक्षादिना तत्त्वमस्यादिवाक्यस्य विरोधाभावे हेत्वन्तरमाह—प्र <mark>त्यगात्मनः ।</mark> आत्मत्वं प्रत्यग्भूत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १६<br><del>1</del> -      |
| ब्रह्मत्वम् ॥ १८९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | u vitinisto               |
| उक्तमेव न्यायं संक्षिप्य प्रतिपत्तिसौकर्यार्थं स्मारयति—नित्यमुक्तत्विमिति । अन्यतःशब्देन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
| <mark>प्रसं</mark> ख्यानाद्यनुष्ठानमुच्यते ।  र्ताह् वाक्यस्य निरपेक्षस्यैव स्वा <mark>र्थज्ञानहेत</mark> ुत्वे श्रुतवाक्यस्य सर्वस्यापि श्रुत<br>वाक्यार्थज्ञानमापद्येतेत्याञ्जङ्क्र्याह—वा <mark>क्यार्थस्येति ।। १९० ।।</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 70                      |
| कथं तर्हि पदार्थस्मृतिस्तत्राह—अन्वयव्यतिरेकाभ्यां । पदार्थज्ञाने सति श्रुताद्वाक्याद्वाक्यार्थज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ipplebare                 |
| भवतीति फलितमाह—एवं निर्दुःखमात्मानमिति ॥ १९१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| वाक्यार्थज्ञानस्य निर्दोषवाक्यजन्यत्वात्प्रमात्वं कोटिद्वयासंस्परिशत्वादसंदिग्धत्वमबाध्यत्वाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| विपर्यस्तत्त्वमित्येतदाह—प्रमेति । एतदेव प्रागुक्तदृष्टान्तेन स्पष्टयित—दशम इति ॥ १९२ ॥ प्रदिश्तितप्रक्रियया प्राप्तस्य वाक्योत्थज्ञानस्य फलं दृष्टान्तेन दर्शयित—प्रबोधेन ॥ १९३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |
| यद्क्तं कृष्णलादिविपाकवदिति तत्र वैषम्यमाह—कृष्णलादौ । आदिपदेन किंकणान् वहन्ती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
| त्यादि गह्यते । तत्र हि प्रमा न जायते । तण्डुलेभ्यो अन्यस्यार्थस्य कृष्णलादेस्तण्डुलानामिव मृदुत्वस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | र २८                      |
| नाकफलस्यायोगात्तत्र पुरुषस्यानैश्वर्यादशक्य <mark>नियोगानुपपत्तेरित्यर्थः । दार्</mark> छान्तिके विशेषं दर्शयति—<br><b>तत्त्वमस्यादीति</b> ।। १९४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | e penengan)<br>Livropinii |
| all distriction of 3 and of the state of the |                           |

तत्त्वमसीत्यस्मिन् ज्ञातार्थं तदसिद्वयम्।

### उपदेशसाहस्री

| त्वमर्थे सत्यसाहाय्याद्वाक्यं नोत्पादयेत्प्रमाम् ॥१९५॥                                                                                                                                                                 |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| तत्त्वमोस्तुल्यनीडाथमसीत्येतत्पदं भवेत् ॥१९६॥                                                                                                                                                                          |           |
| तच्छब्दः प्रत्यगात्मार्थस्तच्छब्दाथस्त्वमस्तथा ।                                                                                                                                                                       | 8         |
| दुःखित्वाप्रत्यगात्मत्वं वारयेतामुभावपि ॥१९७॥                                                                                                                                                                          |           |
| एवं च नेति नेत्यर्थं गमयेतां परस्परम् ॥१९८॥                                                                                                                                                                            |           |
| एवं तत्त्वमसीत्यस्य गम्यमाने फले कथम्।                                                                                                                                                                                 |           |
| अप्रमाणत्वमस्योक्त्वा क्रियापेक्षत्वमुच्यते ॥१९९॥                                                                                                                                                                      | <b>E</b>  |
| तस्मादाद्यन्तमध्येषु कुर्वित्येतद्विरोध्यतः ।                                                                                                                                                                          |           |
| न कल्पामोऽश्रुतत्वाच्च श्रुतत्यागोऽप्यनर्थकः ॥२००॥                                                                                                                                                                     |           |
| यथाऽनुभूयते तृप्तिभु जेर्बाक्यान गम्यते ।                                                                                                                                                                              |           |
| वाक्यस्य विष्टतिस्तद्वद्गोशकृत्पायसीक्रिया ॥२०१॥                                                                                                                                                                       | १२        |
|                                                                                                                                                                                                                        | 11        |
| विविक्तपदार्थंस्य तत्त्वमस्यादिवाक्यात्प्रमा जायत इत्युक्तम् । तत्र पदार्थेष्वपि त्वंपदार्थं—<br>विवेके यत्नवता भवितव्यमित्याह—वाक्य इति । त्वंपदार्थंज्ञानेऽपि वाक्यमहं ब्रह्मोति प्रमां नोत्पादयति                   |           |
| तत्त्वंपदयोस्सामानाधिकरण्यद्वारेणोपयोगवदसिपदस्योपयोगाभावादित्याशङ्कव्याह—तत्त्वमोरिति                                                                                                                                  |           |
| तत्त्वमित्युक्ते कुरु चिन्तयेति वा साकाङ्क्षत्वादसीति सिद्धैक्यानुवादे नैराकाङ्क्षचमित्यर्थः ॥ १९६॥                                                                                                                    | १६        |
| निराकाङ्क्षसामानाधिकरण्ये सित को लाभः स्यादित्याशङ्क्र्याह्—तच्छब्द इति । यथा प्रत्यगा-                                                                                                                                | É FB      |
| त्मविषयस्तच्छब्दस्तथा त्वंशब्दस्य तच्छब्दार्थं एवार्थो भवतीत्युक्तेऽपि कि लभ्यते ? तत्राह—                                                                                                                             |           |
| दुःखित्वेति ॥ १९७ ॥                                                                                                                                                                                                    | PALL IN   |
| तत्त्वंशब्दावन्योऽन्यसन्निधानाद्विरुद्धार्थनिवारकावित्येवमङ्गीकारे निःशेषार्थगमकत्वं तयोः<br>सिद्धचतीत्याह—एवं चेति ॥ १९८ ॥                                                                                            | <b>२०</b> |
| यस्माद्वाक्यस्य पदानां सामानाधिकरण्यद्वाराऽखण्डापरोक्षब्रह्मात्मनिष्ठत्वं तस्माद्वाक्यस्य तथा- া 🐩                                                                                                                     | PATE      |
| विधार्थप्रतिपादकत्वं नास्तीत्ययुक्तमित्याह—एवं तत्त्वमसीत्यस्य ॥ १९९ ॥                                                                                                                                                 |           |
| प्रसङ्ख्यानादिनिरपेक्षं तत्त्वमसिवाक्यं स्वमहिम्नैवापरोक्षमर्थं यतो बोधयति ततः क्रियापेक्षकत्वं                                                                                                                        | 28        |
| वाक्यस्यायुक्तमित्युपसंहरति—तस्मादिति । आदौ तत्त्वमसीति प्रथमोपदेशे मध्येऽन्वयव्यतिरेकिग्रहणकाले                                                                                                                       |           |
| अन्ते निर्विचिकित्सब्रह्मानुभवकाले तत्त्वमसोति चेतः समाधानं कुर्विति कल्पनमश्रुतत्वेन श्रुतत्यागानु-<br>पपत्त्या च विरुद्धमित्यर्थः ॥ २००॥                                                                             | PPFI      |
| वाक्याद्ब्रह्मात्मानुभवः स्यादित्युक्तमाक्षिपति-यथानुभूयत इति । लोके भुजिक्रियातः तृप्तिरनुभूयते न                                                                                                                     | २८        |
| तु देवदत्तो भुक्त इत्यादिवाक्यादेव तृप्तिर्गम्यते। यथा वा गोशकृता पयसा पायसी क्रिया नोपपद्यते तद्वद्वाक्या-<br>द्ब्रह्मात्मन्यपरोक्षप्रतिपत्तिः स्यादिति वाक्यस्य विवृत्तिर्नं युज्यते तस्माद्वाक्यात्परोक्षार्थप्रति- |           |
| 0.22-2 = 0.11                                                                                                                                                                                                          | क्लाए     |
| पत्तिरवत्यथः ॥ २०१ ॥                                                                                                                                                                                                   | FFTD      |

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                                                                             | १०९        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| सत्यमेवमनात्मार्थवाक्यात्पारोक्ष्यबोधनम् विकास                                                                                                                                                |            |
| प्रत्यगात्मनि न त्वेवं संख्याप्राप्तिवद्धुवम् ॥२०२॥                                                                                                                                           |            |
| स्वसंवेद्यत्वपर्यायः स्वप्रमाणक इष्यताम्।                                                                                                                                                     |            |
| निवृत्तावहमः सिद्धः स्वात्मनोऽनुभवश्च नः ॥२०३॥                                                                                                                                                | 8          |
| बुद्धीनां विषयो दुःखं नो यस्य विषया मताः।                                                                                                                                                     |            |
| कुतोऽस्य दुःखसंबन्धो ह्याः स्यात्प्रत्यगात्मनः ॥२०४॥                                                                                                                                          |            |
| द्यारेवाऽनुभूयेत स्वेनैवाऽनुभवात्मना ।                                                                                                                                                        |            |
| तदाभासतया जन्म धियोऽस्याऽनुभवः स्मृतः । २०४॥                                                                                                                                                  | =          |
| अञ्चनायादिनिष्ठं क्तः सिद्धो मोक्षस्त्वमेव सः।                                                                                                                                                |            |
| श्रीतव्यादि तवेत्येतद्विरुद्धं कथमुच्यते ॥२०६॥                                                                                                                                                |            |
| सेत्स्यतीत्येव चेत्तत्स्याच्छ्वणादि तदा भवेत्।                                                                                                                                                |            |
| मोक्षस्यानित्यतैवं स्याद्विरोधे नान्यथा वचः ॥२०७॥                                                                                                                                             | १२         |
|                                                                                                                                                                                               | 1,         |
| अनात्मनि परोक्षप्रतिपत्तावपि वाक्यादपरोक्षप्रतिपत्तिरात्मन्यपरोक्षत्वादित्युत्तरमाह—<br>सत्यमेवमनात्मार्थे । यथा दशमस्त्वमसीत्युक्ते दशसंख्यापूरणस्य दशमस्य दशमोऽस्मोत्यरोक्षत्वेना-          |            |
| वाप्तिर्देष्टा तथा तत्त्वमसीत्युक्ते ब्रह्मास्मीत्यपरोक्षब्रह्मावाप्तिर्युक्तेत्युक्तवानहिमति पूर्वोक्तं स्मारयित—                                                                            |            |
| सङ्घन्चेति ॥ २०२ ॥                                                                                                                                                                            | १६         |
| कथं प्रत्यगात्मनोऽपरोक्षत्रह्मस्वभावत्वं तत्राह—स्वसंवेद्येति । कथं प्रमाणिनरपेक्षा प्रत्यगात्म-                                                                                              | प्रकृतिकार |
| प्रतीतिरित्याशङ्क्र्य सुषुप्तावहङ्कारादेरिदमंशस्य निवृत्तावात्मनोऽनुभवात्प्रमाणाधीनतामन्तरेण तदनुभव-                                                                                          |            |
| सिद्धिरित्याह—निवृत्ताविति ।। २०३ ।।<br>अपरोक्षस्वभावत्वेऽपि प्रत्यगात्मनो दुःखादिमत्त्वेन प्रतोतेर्न वाक्यान्नित्यमुक्तब्रह्मानुभवसिद्धि-                                                    | 70         |
| रित्याशङ्क्रच दुःखित्त्वादेः साक्षित्वात्तत्साक्षिणस्तत्सम्बन्धासिद्धेर्मैविमत्याह—बुद्धीनामिति ॥ २०४॥                                                                                        | मिद्री को  |
| प्रत्यगात्मनः सम्बन्धरहितत्वे कथमहं ब्रह्मास्मीति वाक्यादनुभवः स्यादित्याशङ्कश्चाह—                                                                                                           | F          |
| दृशिरेवेति । आत्मनोऽनुभवमेव प्रकटयति—तदाभासतयेति । कूटस्थात्मा मासाक्रान्तत्वेन स्वाकार-                                                                                                      |            |
| रहिताया बुद्धेः केवलापूर्वाद्याकारायाः शास्त्राचार्यप्रसादाज्जन्माऽस्यात्मनोऽनुभवो ब्रह्मविद्भिरिष्यते ।                                                                                      |            |
| अतोऽशेषसम्बन्धरहितस्यापि वाक्यादहं ब्रह्मोति प्रतिपत्तिरविरुद्धेत्यर्थः ॥ २०५ ॥                                                                                                               |            |
| वाक्येन सामानाधिकरण्यादिद्वारेणाशनायादिनिर्मुक्तस्त्वमित्यवबोध्य प्रसङ्ख्यानाद्यनुष्ठानं                                                                                                      |            |
| कुरु त्वमित्याचार्यस्य शास्त्रस्य चायुक्तं विरोधादित्याह <del>—अश्वनायादीति</del> ॥ २०६ ॥<br>यथोक्तमुक्तत्वस्य प्रसंख्यानाधीनत्वात्प्रसंख्यानादिविधानमुपपन्नमित्याशङ्कवाह—सेत्स्यतीत्येवेति । |            |
| तद्वःमुक्तत्वं ा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानाद्भविष्यतीत्यङ्गीकारादनुष्ठानं मुमुक्षोरिष्टं चेत्तदा श्रवणाद्य-                                                                                       |            |
| नुष्ठेयं भवेत्। एवं च मोक्षस्याभीष्टस्यानित्यत्वं कृतकत्वादापद्येतं। अन्यथा तस्य नित्यत्वे तस्य                                                                                               |            |
| प्रसंख्यानादिविधायकं वचो विरुध्येत । तस्मान्मोक्षस्य प्रसंख्यानाद्यधीनत्वे नित्यता न लभ्या नित्यत्वे                                                                                          |            |
| तस्य प्रसंख्यानादि न सिद्धचतीत्यर्थः ॥ २०७ ॥                                                                                                                                                  | 45         |

### <u> उपदेशसाहस्रो</u>

| श्रोतश्रोतन्ययोर्भेदो यदीष्टः स्याद्भवेदिदम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| ्रष्टार्थकोप एवं स्यान युक्तं सर्वथा वचः ॥२०८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                             |
| सिद्धो मोक्षोऽहमित्येवं ज्ञात्वाऽऽत्मानं भवेद्यदि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |
| चिकीर्षुर्यः स मूढात्मा शास्त्रं चोद्घाटयत्यपि ॥२०६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8                           |
| न हि सिद्धस्य केर्तव्यं सकार्यस्य न सिद्धता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                             |
| उभयालम्बनं कुर्वन्नात्मानं वश्चयत्यि ॥२१०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                             |
| सिद्धो मोक्षस्त्वमित्येतद्वस्तुमात्रं प्रदश्यैते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             |
| श्रोतुस्तथात्वविज्ञाने प्रवृत्तिः स्यात्कथं न्विति ॥२११॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _                           |
| कर्ता दुःख्यहमस्मीति प्रत्यक्षेणाऽनुभूयते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |
| कर्ता दुःखी च माभूविमिति यत्नो भवेत्ततः ॥२१२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |
| तद्विज्ञानाय युक्त्यादि कर्तव्यं श्रुतिरब्रवीत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |
| कर्तृत्वाद्यनुवादेन सिद्धत्वानुभवाय तु ॥२१३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२                          |
| निर्दुःखो निष्क्रियोऽकामः सिद्धो मोक्षोऽहमित्यपि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |
| गृहीत्वैव विरुद्धार्थमाद्ध्यात्कथमेव सः ॥२१४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -                           |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च<br>भेदश्चेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | e in the second             |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतन्ययोरिति । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च<br>भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-<br>प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतन्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | richia<br>richia<br>Sielian |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्त्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । कि बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १६                          |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरित । मुमुक्षोर्त्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापळापः स्यात् । कि बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | richia<br>richia<br>Sielian |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्त्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकश्चेत्याह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | richia<br>richia<br>Sielian |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरित । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापळापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकश्चेत्याह— सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयति उत्थापयति स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १६                          |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरित । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेिदष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापळापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकश्चेत्याह—सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोगयं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फळं चोक्त्वेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादी प्रकटयित—सिद्धो-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | richia<br>richia<br>Sielian |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरित । मुमुक्षोर्त्रह्मात्मभावस्य च भेदश्चेिद्धस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापळापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकश्चेत्याह—सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फळं चोक्तवेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानगदी प्रकटयित—सिद्धो-मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदर्शनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १६                          |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरित । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । कि बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तृमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकरचेत्याह— सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फलं चोक्तवेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानगदी प्रकटयित—सिद्धो-मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदर्शनं तत्राह—श्रोतुरित । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-विज्ञानम् । प्रवृत्तिर्नाम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>2</b>                    |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतन्ययोरित । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतन्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तृमिच्छति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकरचेत्याह—सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयति उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फलं चोक्त्वेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादी प्रकटयित—सिद्धो-मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-विज्ञानम् । प्रवृत्तिर्नाम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥ कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तिः श्रोतुः स्यादित्याशङ्कच्चाह—कर्त्ति । यतो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>१</b> ६<br>२०            |
| इत्तरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्बह्यात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेतथा चेष्ठार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तृमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकरचेत्याह—सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह् सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोगयं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फलं चोक्तवेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादो प्रकटयित—सिद्धो-मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-विज्ञानम् । पृवृत्तिर्नाम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥ कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तिः श्रोतुः स्यादित्याशङ्कच्चाह—कर्त्ति । यतो यथोक्तमनुष्ठानं ततो ब्रह्मात्मवस्तुमात्रकथनादूर्ध्वीमत्यर्थः ॥ २१२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>2</b> 6                  |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेतथा चेष्ठार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । कि बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥  वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति  गन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तृमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकरचेत्याह—  सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥  तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥  सदसीति फलं चोक्त्वेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादो प्रकटयित—सिद्धो-  मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-  विज्ञानम् । प्रवृत्तिनीम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥  कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तः श्रोतुः स्यादित्याशङ्कचाह—कर्त्ति । यतो  यथोक्तमनुष्ठानं ततो ब्रह्मात्मवस्तुमात्रकथनादूर्ध्वामत्यथंः ॥ २१२ ॥  शब्दयक्त्याग्रेडनं कर्त्तंव्यमिति प्रमाणप्रयोजनाभ्यां सह प्रसंख्यानावश्यंभावं निगमयित—                                                                                                                                                                                                                              | <b>2</b>                    |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतन्ययोरिति । मुमुक्षोर्बद्धात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्तथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतन्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥ वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकरचेत्याह—सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥ तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥ सदसीति फलं चोक्तवेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादी प्रकटयित—सिद्धो-मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विवज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व-विज्ञानम् । प्रवृत्तिनीम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥ कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तिः श्रोतुः स्यादित्याशङ्कचाह—कर्त्ति । यतो यथोक्तमनुष्ठानं ततो ब्रह्मात्मवस्तुमात्रकथनादूर्ध्वमित्यर्थः ॥ २१२ ॥ शब्दयुक्त्याभ्रोडनं कर्त्तन्यमिति प्रमाणप्रयोजनाभ्यां सह प्रसंख्यानावश्यंभावं निगमयित—तिद्वज्ञानयेति । प्रसङ्ख्यानादिकं चेत्कर्तव्यं तदा कर्तृत्वादेरिप श्रुत्याक्षिप्तत्वद् बाधो न स्यादित्या-                                                                                                                                | <b>2</b>                    |
| इतरच प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्ब्रह्मात्मभावस्य च भेदरचेदिष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेतथा चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापळापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥  वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तृमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मव्यक्रदेत्याह— सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥  तदेव स्फुटयित—निह सिद्धस्येति । वश्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥  सदसीति फळं चोक्त्वेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानगदी प्रकटयित—सिद्धो- मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तृत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व- विज्ञानम् । प्रवृत्तिनीम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥  कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तिः श्रोतुः स्यादित्याशङ्क्रचाह—कर्त्ति । यतो यथोक्तमनुष्ठानं ततो ब्रह्मात्मवस्तुमात्रकथनादूर्ध्वामत्यर्थः ॥ २१२ ॥  शब्दयुक्त्याग्रेडनं कर्त्तव्यमिति प्रमाणप्रयोजनाभ्यां सह प्रसंख्यानावश्यभावं निगमयिति— तद्विज्ञानायेति । प्रसङ्ख्यानादिकं चेत्कर्तव्यं तदा कर्तृत्वादेरिप श्रुत्याक्षिप्तत्वाद् वाधो न स्यादित्या- शङ्कचाह—कर्तृत्वादोति ॥ २१३ ॥  नेयमिष कल्पना समीचोनेति समाधत्ते—निर्वुःख इति । वाक्यात् ज्ञानमेव न जायत इति वक्तम- | १६<br>२०<br>२४              |
| इतश्च प्रसंख्यानवादो युक्तो न भवतीत्याह—श्रोतृश्रोतव्ययोरिति । मुमुक्षोर्बह्यात्मभावस्य च भेदश्चेिदष्टस्तदा प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानं भवेत्यया चेष्टार्थस्य ब्रह्मात्मभावस्यापलापः स्यात् । किं बहुना सर्व-प्रकारेण प्रसंख्यानादिविधिरूपं त्वदीयं वचो न युक्तम् । श्रोतृश्रोतव्यभेदाभ्युपगमे मुख्यब्रह्मात्मभाव-विरोधात्तदनभ्युपगमे चानुष्ठानायोगादित्यर्थः ॥ २०८ ॥  वाक्यादवगतब्रह्मात्मभावस्य प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानायोगादवगतब्रह्मात्मभावोऽहं वाक्यादिति मन्यमानः सन् योऽपि प्रसंख्यानादिकं कर्त्तुमिच्छिति स मूढः शास्त्रप्रतारकः स्वात्मवञ्चकश्चेत्याह— सिद्धो मोक्षः । उद्घाटयित उत्थापयित स्वार्थात्प्रच्यावयतीत्यर्थः ॥ २०९ ॥  तदेव स्फुटयित—निहं सिद्धस्येति । वञ्चयित पुरुषार्थायोग्यं करोतीति यावत् ॥ २१० ॥  सदसीति फलं चोक्त्वेत्यादिना प्रकरणादावुक्तं स्वाभिप्रायं प्रसंख्यानवादो प्रकटयित—सिद्धो- मोक्षः । केनाभिप्रायेण वस्तुत्वमात्रप्रदशनं तत्राह—श्रोतुरिति । तथात्विज्ञानं नित्यमुक्तब्रह्मात्मत्व- विज्ञानम् । प्रवृत्तिनीम प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानम् ॥ २११ ॥  कथमेवं श्राविते प्रसंख्यानाद्यनुष्ठानप्रवृत्तिः श्रोतुः स्यादित्याशङ्क्र्याह—कर्त्ति । यतो यथोक्तमनुष्ठानं ततो ब्रह्मात्मकथनादूर्ध्वीमत्यर्थः ॥ २१२ ॥  शब्दयुक्त्याम्रेडनं कर्त्तंव्यमिति प्रमाणप्रयोजनाभ्यां सह प्रसंख्यानावश्यंभावं निगमयित— तिद्वज्ञानायेति । प्रसङ्ख्यानादिकं चेत्कर्तव्यं तदा कर्तृत्वादेरिष श्रुत्याक्षिप्तत्वाद् बाधो न स्यादित्या- शङ्क्याह—कर्तृत्वादीति ॥ २१३ ॥                                                                                        | १६<br>२०<br>२४              |

| तत्त्वमसिप्रकरणम्                                                                                                                           | 88             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| सकामः सक्रियोऽसिद्ध इति मेऽनुभवः कथम्।                                                                                                      |                |
| अतो मे विपरीतस्य तद्भवान् वक्तुमहीत ॥२१५॥                                                                                                   |                |
| इहैव घटते प्रश्नो न मुक्तत्वानुभूतये।                                                                                                       |                |
| प्रमाणेन विरोधी यः सोऽत्रार्थः प्रदनमहेति ॥२१६॥                                                                                             | 8              |
| अहं निम्रुक्त इत्येव सद्सीत्यन्यमान्जः।                                                                                                     |                |
| प्रत्यक्षाभासजन्यत्वाद्दुःखित्वं प्रक्रनमहिति ॥२१७॥                                                                                         |                |
| पृष्टमाकाङ्क्षितं वाच्यं दुःखाभावमभीप्सितम् ॥२१८॥                                                                                           |                |
| कथं हीदं निवर्तेत दुःखं सर्वात्मना मम ।                                                                                                     | 6              |
| इति प्रक्नानुरूपं यद्वाच्यं दुःखनिवर्तकम् ॥२१९।                                                                                             |                |
| श्रुतेः स्वात्मनि नाशङ्का प्रामाण्ये सति विद्यते।                                                                                           |                |
| तस्मादात्मविम्रुक्तत्वं प्रत्याययति तद्वचः।                                                                                                 |                |
| वक्तव्यं तत्तथार्थं स्याद्विरोधेऽसति केनचित् ॥२२०॥                                                                                          | १२             |
| इतोऽन्योऽनुभवः किश्चदात्मनो नोपपद्यते ।                                                                                                     |                |
| अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातारमिति श्रुतेः ॥२२१॥                                                                                            |                |
| तदेव प्रश्नद्वारा प्रकटयति—सकाम इति ॥ २१५ ॥                                                                                                 | FFF            |
| अतः सकामत्वादेविपरीतस्य मम कथं सकामत्वाद्यनुभवः स्यादित्यस्मिन्नेवार्थे प्रश्नो युज्येतेत्य<br>युक्तिमाह—इहैवेति ।। २१६ ।।                  | त्र १६         |
| कोऽर्थस्तर्हि प्रमाणेन विरोधीत्यपेक्षायामाह—अहं निर्मुक्तः ॥ २१७॥                                                                           |                |
| शिष्याकाङ्क्षावशेनापि प्रसंख्यानानुष्ठानकल्पनं वेदान्तेषु न युक्तमित्याह—पृष्टमाकाङ्क्षित                                                   | I-Diffyrallep  |
| मिति । दुःखस्य सर्वप्रकारस्याभावो यस्मिन् ब्रह्मरूपे तत्तथोक्तम् तस्यैव परमानन्दत्वेनाभीष्टत्वमाह-                                          | 70             |
| अभीष्सितमिति ॥ २१८ ॥<br>इष्टत्वमेव स्पष्टयति—कथं होति । यदुक्तमाकाङ्क्षितं वाच्यमिति तन्निगमयति—इति प्रश्नानुरू                             | PPS PRISE      |
| इति ॥ २१९ ॥                                                                                                                                 | PE<br>Lasistan |
| ननु पृष्टमेवोच्यते प्रसङ्ख्यानद्वारेण तद्वचितरेकेण श्रुतेः सामर्थ्याभावात्तत्राह—श्रुतेरिति                                                 |                |
| स्वात्मनि स्वप्रमेये श्रुतेर्न सामर्थ्याभावाशङ्का स्वतः प्रामाण्यादित्यर्थः । श्रुतेः स्वार्थे स्वतः प्रामाण्य                              |                |
| <mark>फलितमाह—तस्मादात्मेति । तस्य वक्तव्यमध्यक्षादिनाकेनचित्।असति विरोधे स्वार्थे यथार्थंधीहेतुत्वा</mark><br>दित्याह—तथार्थमिति ।। २२० ।। |                |
| विस्थारु—तथायामातः । ५५० ।।<br>वाक्यस्य परोक्षसंसर्गात्मकवस्तुबोधकत्वाद्ब्रह्मात्मनश्चापरोक्षासंसर्गात्मकत्वात्तत्प्रतिपत्तरे               | रे २८          |
| प्रसङ्ख्यानादि युक्तमेवेत्याशङ्क्र्याह <del>—इतोऽन्योऽनुभवः</del> । वाक्यजन्यादसंसृष्टापरोक्षानुभवादिति यावत्                               |                |
| आत्मनोऽसंसष्टापरोक्षस्वाभाव्यादित्यर्थः । तत्त्वमस्यादिवाक्यादेवाखण्डापरोक्षब्रह्मात्सप्रतिपत्तिरित्यः                                      | न जिल्हा है।   |
| प्रमाणमाह अविज्ञातमिति । बुद्धचाद्यविषयस्यासंसृष्टापरोक्षस्य प्रत्यगात्मनो वाक्यादेवापरोक्षतेत्यर्थः                                        |                |
| ॥ २२१ ॥ अन्य ॥ ॥ अन्य ॥ ॥ अन्य ॥ ॥ अन्य ॥ ॥ अन्य                             | 34             |

| त्वंपदार्थविवेकाय संन्यासः सर्वकर्मणाम् ।<br>साधनत्वं ब्रजत्येवं शान्तो दान्तानुशासनात् । २२२॥<br>त्वमर्थं प्रत्यगात्मानं पश्येदात्मानमात्मनि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| वाक्यार्थं तत आत्मानं सर्वं पश्यति केवलम् ॥२२३॥<br>सर्वेमात्मेति वाक्यार्थे विज्ञातेऽस्य प्रमाणतः ।<br>असत्त्वे द्यन्यमानस्य विधिस्तं योजयेत्कथम् ॥२२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8                                        |
| तस्माद्वाक्यार्थविज्ञानान्नोध्वँ कर्मविधिभेवेत्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |
| नहि ब्रह्मास्मि कर्तेति विरुद्धे भवतो धियौ ॥२२५॥<br>ब्रह्मास्मीति च विद्येयं नैव कर्तेति बाध्यते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6                                        |
| सकामी बद्ध इत्येवं प्रमाणाभासजातया ॥२२६।।<br>शास्त्राद्ब्रह्मास्मि नान्योऽहमिति बुद्धिर्भवेद्दढा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          |
| यदा युक्ता तदैवंधीर्यथा देहात्मधीरिति ॥२२७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२                                       |
| स्भयाद्भयं प्राप्तस्तद्र्थे यतते च यः।<br>स पुनः सभयं गन्तुं स्वतन्त्रक्ष्वेत्र हीच्छति ॥२२८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |
| यदुक्तं ''चर्या नोऽशास्त्रसंवेद्यास्यादि''ति (१६) तत्राह—त्वं पदार्थेति ॥ २२२ ॥ सन्यासोपायस्त्वंपदार्थंविवेको वाक्यार्थंज्ञाने साधनं कथिमत्यपेक्षायां पदार्थज्ञानस्य वाक्यार्थं- ज्ञानस्य च क्रमं दर्शयति—त्वमर्थमिति ॥ २२३ ॥ पदार्थंविवेकद्वारा वाक्यार्थंज्ञाने सित ''नियोगोऽप्रतिपन्नत्वादि''त्यादिनोक्तमयुक्तमित्याह—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १६                                       |
| सर्वमात्मेति ।। २२४ ।।<br>वाक्यार्थज्ञानादूर्ध्वं पुंसो नियोगायोग्यत्वे फलितमाह—तस्माद्वाक्यार्थ । तत्र हेतुमाह—<br>नहीति २२५ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २०                                       |
| द्वयोर्विरोधस्य तुल्यःवाद्ब्रह्मास्मीतिधीरेव कर्त्तास्मीति धिया कस्मान्न बाध्यते तत्राह्—ब्रह्मा-<br>स्मीति । यस्मादियं प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वाद्विद्या तस्मात्प्रमाणाभासजन्यया कर्त्तास्मीति धिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          |
| नव बाध्यते किन्तु कामसहितोऽहं कर्ता भोक्ता बद्धोऽस्मीत्येवं प्रमाणाभासेन जातत्वाद्श्रान्तिरेषा धीः सा तया पूर्वोक्तया ब्रह्मास्मीति विद्यया बाध्या सम्यग्धिया भ्रान्तिबाधस्य प्रसिद्धत्वादित्यर्थः ॥ २२६ ॥ ब्रह्मास्मीति ज्ञानस्यैव वाधकत्वं न कर्त्ताऽस्मीति ज्ञानस्येत्युक्तमेव दृष्टान्तेन स्पष्टयित—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 1 |
| श्रास्त्रात्य शागस्यय पायकार्य में कर्तां अगिर्स्य शागस्य पुजान १ दृष्टाता स्वष्ट्यात स्वाप्त | <b>२८</b>                                |
| अवगत्त्रब्रह्मात्मभावस्य नानुष्ठानं सिद्धचतीत्यत्र दृष्टान्तमाह—सभयादभयमिति । जिज्ञासोर्ज्ञा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |

| तृष्णाज्वरनाशकप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | \$ 5 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| यथेष्टाचरणप्राप्तिः संन्यासादिविधौ कुतः। पदार्थाज्ञानबुद्धस्य वाक्यार्थानुभवार्थिनः॥२२९॥ अतः सविमदं सिद्धं यत्प्रागस्माभिरीरितम्॥२३०॥ यो हि यस्माद्विरक्तः स्यान्नासौ तस्मै प्रवर्तते। लोकत्रयाद्विरक्तत्वानमुमुक्षुः किमितीहते॥२३१॥ क्षुधया पीडचमानोऽपि न विषं ह्यत्तुमिच्छति।                                                                                                                                                           | 8    |
| मृष्टान्नध्वस्ततृड् जानन् नामृहस्तर्ज्जिघत्सति ॥२३२॥<br>वेदान्तवाक्यपुष्पेभ्यो ज्ञानामृतमधूत्तमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | =    |
| उज्जहारालिवद्यो नस्तस्मै सद्गुरवे नमः ॥२३३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| ॥ अथ तृष्णाज्वरनाशकप्रकरणम् ॥ १९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| प्रयुज्य तृष्णाज्वरनाशकारणं चिकित्सितं ज्ञानविरागभेषजम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| न याति कामज्वरसन्निपातजां श्ररीरमालां श्रतयोगदुःखिताम् ॥ १ ॥<br>अहं ममेति त्वमनर्थमीहसे परार्थमिच्छन्ति तवान्य ईहितम् ।<br>न तेऽर्थवोधो न हि मेऽस्ति चार्थिता ततश्र युक्तः श्रम एव ते मनः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                           | १२   |
| यदुक्तं प्रसङ्ख्ञ्चानाभियोगेन भंन्यासी न नियुक्तरुचेद्यथेष्टाचरणप्राप्तिरिति तत्राह—यथेष्टा-<br>चरणप्राप्तिः । न ताविज्ज्ञासोः संन्यासिनो यथेष्टचेष्टाप्राप्तिः । संन्यासिवधौ शमादिविधौ च प्रत्यिषिनि<br>सित तदयोगात् । कर्मभिर्वेदोक्तैरीश्वरार्थैः संस्कृतस्य विशुद्धान्तःकरणस्य विहितेष्विप कर्मसु<br>प्रवृत्तिरहितस्य कृतो निषद्धेषु प्रवृत्तिरित्यर्थः । किञ्च पदार्थविषयेणाज्ञानेन वाक्यार्थानुभवे प्रतिबद्धस्य                     | १६   |
| विक्षिप्तस्य वाक्यार्थानुभवमेवार्थंयमानस्य त्वंपदार्थंविचारपुरःसरं वाक्यार्थानुभवोपार्जने व्यग्नत्वान्न यथेष्टचेष्टा जिज्ञासोर्युंज्यते । ज्ञानिनस्तु 'नैव किञ्चित् करोमी'त्यनुभवाद्भिक्षाचरणेऽिप न कर्तृत्वं कुतो यथेष्टाचरणं ? शरीरस्थितिस्तु प्रारब्धेनाज्ञानलेशकृतेन कर्मणा घटिष्यते । न च तद्वशादेव यथेष्ट- विष्टाचरणं तद्धेतुकर्मारब्धे शरीरे ज्ञानस्य विरुद्धत्वादित्याह—पदार्थंज्ञानेति ।। २२९ ॥ ॥ इति तत्त्वमसिप्रकरणमष्टादशम् ॥ | 20   |
| अथ नृष्णाज्वरनाद्यकप्रकरणम् ॥ १६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २४   |
| तत्त्वमसिवाक्यादेवाखण्डापरोक्षमद्वितीयं ब्रह्माहमस्मीति साक्षादवगमान्निवृत्ताज्ञानतत्कार्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| स्वतो मुक्त एव मुच्यत इत्युक्तम् । इदानीमात्ममनः संवादव्याजेन प्रकरणान्तरं चिकीर्षुस्तत्र प्रयोजन-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| माह—प्रयुज्येत्यादिना इलोकेन ।। १ ।।<br>विशिष्टं चिकित्सितं कृत्वा शरीरमालाशतैर्योगात्सुदुःखितां विशेषणवतीं न यातीत्युक्तम् ।<br>तत्र चिकित्सनप्रकारमात्ममनःसंवादेन दर्शयति—अहं ममेत्यादि । भो मनस्त्वमहं ममेति व्यर्थमीहसे ।                                                                                                                                                                                                             | २८   |
| १ प्रसंख्याननियोगे न—क०<br>१५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |

| Ą                                                    | यतो न चान्यः परमात् सनातनात् सदैव तृप्तोऽहमतो न मेऽर्थिता ।<br>सदैव तृप्तश्च न कामये हितं यतस्व चेतः प्रश्नमाय ते हितम् ।। ३ ।।<br>षडूर्मिमालाभ्यतिवृत्त एव यः स एव चात्मा जगतश्च नः श्रुतेः ।<br>प्रमाणतश्चापि मया प्रवेद्यते मुधैव तस्माच्च मनस्तवेहितम् ।। ४ ।।                                                                                                                           | 8         |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                      | त्विय प्रशान्ते निह चास्ति भेदधीर्यतो जगन्मोहमुपैति मायया।  ग्रहो हि मायाप्रभवस्य कारणं ग्रहाद्विमोके निह साऽस्ति कस्यचित्।। ५ ।।  न मेऽस्ति मोहस्तव चेष्टितेन हि प्रबुद्धतत्त्वस्त्वसितो द्यविक्रियः।                                                                                                                                                                                       |           |
|                                                      | न पूर्वतत्त्वोत्तरभेदता हि नो वृथैव तस्माञ्च मनस्तवेहितम् ॥ ६ ॥<br>यतश्च नित्योऽहमतो न चान्यथा विकारयो हि भवेदनित्यता।<br>सदा प्रभातोऽहमतो हि चाद्वयो विकल्पितं चाप्यसदित्यवस्थितम् ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                    | <b>C</b>  |
| भावान्मम चोव                                         | तं पुरुषशेषमिच्छन्ति साङ्ख्यास्तदयुक्तम् । अस्योपकारं करोमीति तव जडत्वेन बोधा-<br>दासीनत्वेनार्थिताऽभावादित्युक्तमुपजीव्य फलितमाह—ततश्चेति ॥ २ ॥<br>यात्मनो भोगापर्वगापेक्षा नास्तीत्यपेक्षायामाह—यतो न चान्य इत्यादि ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                  | १२        |
| षडूर्मय इव तः<br>प्रवेद्यते । प्रमा                  | यात्मा मनो बोधयति तत्राह—षड्मिमाला । अशनायापिपासाशोकमोहजरामृत्यवः<br>न्मालाभ्योऽभ्यतिवृत्तो योऽयं परमात्मा स एव नोऽस्माकं जगतश्चात्मा मया प्रमाणेन<br>णमेवाह—श्रुतेरिति । प्रमाणशब्देनानुभवो गृह्यते । चशब्देन स्मृतिरुच्यते । अपि-<br>प्रमुच्चितः । जीवेश्वरयोरभेदेन जीवस्याथित्वाभावे फलितं निगमयति—मुधैवेति ।। ४ ।।                                                                       | १६        |
| भेदधीमूलत्वा द्व<br>कुलीभावं मायर                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20<br>199 |
| इतश्च<br>पूर्वावस्था, उत्त<br>मनश्चेष्टितं व्यथ      | भो मनस्त्वया वृथैव चेष्टितमित्याह—न मेऽस्ति मोहस्तव। असितो बन्धरहितः। पूर्वतत्त्वं पर<br>तरभेद उत्तरावस्था। तयोरुद्भवो यस्मान्न विद्यते। तस्मादविक्रियोऽहं तस्माच्च<br>र्यमित्यर्थः॥६॥                                                                                                                                                                                                       | 28        |
| विकारो नास्त्<br>चैतन्यैकतानत्वा<br>कुतोऽद्वितीयत्वं | ाच्चात्मनो नान्यथाभावोऽस्तीत्याह—यतश्चेति । आत्मनो नित्यत्वादन्यथाभावो नित्युक्त्वा विकाराङ्गीकारे नित्यत्वानुपपित्तमाह—विकारेति । किञ्चात्मनः सर्वदा प्राव्याविकारेति । किञ्चात्मनः सर्वदा प्राव्याविकार्यादित्वमेष्टव्यमित्याह—सदा प्रभात इति । कार्यकारणात्मके द्वैतप्रपञ्चे जाग्रति त्राह—विकल्पितं चेति । द्वैतस्य द्वैतत्वादेव चन्द्रद्वैतवन्मिथ्यात्वावगमादवस्थित- द्विमत्यर्थः ॥ ७ ॥ | २८        |

१. अधिकं० पा॰

अभावरूपं त्वमसीह हे मनो निरीक्ष्यमाणे न हि युक्तितोऽस्तिता ।
सतो द्यानाद्याद्यतोऽप्यजन्मतो द्वयं च चेतस्तव नास्तितेष्यते ॥ ८ ॥
द्रष्टा च दृश्यं च तथा च दर्शनं अमस्तु सर्वस्तव किल्पतो हि सः ।
दृश्य भिन्नं न हि दृश्यमीक्ष्यते स्वपन् प्रबोधेन तथा न भिद्यते ॥ ९ ॥
विकल्पना वाऽपि तथाऽद्वया भवेदव तुयोगात्तद्तातचक्रवत् ।
न शक्तिभेदोऽस्ति यतो न चाऽऽत्मनां ततोऽद्वयत्वं श्रुतितोऽशसीयते ॥१०॥
मिथश्र भिन्ना यदि ते हि चेतनाः क्षयस्तु तेषां परिमाणयोगतः ।
ध्रुवो भवेद्धेदवतां हि दृष्टतो जगत्क्षयश्चापि समस्तमोक्षतः ॥११॥
न मेऽस्ति कश्चित्र च सोऽस्मि कस्यचिद्यतोऽद्वयोऽद्वं न हि चास्ति किल्पतम् ।
अकिल्पतश्चास्मि पुरा प्रसिद्धितो विकल्पनाया द्वयमेव किल्पतम् ॥१२॥

मनसाऽऽत्मनः सद्वितीयत्वमाशङ्क्ष्याह—अभावरूपिमिति । युक्तितो निरीक्ष्यमाणे सित मनसो वस्तुतोऽस्तिता नास्तीत्येतदेव स्पष्टयित—सतो होति । तथापि मनसि किमायातिमत्याशङ्क्र्याह— द्वयं चेति । यस्माज्जन्मनाशाख्यं द्वयं तेऽस्ति अतः सदसद्वैलक्षण्येनानिर्वाच्यत्वात्तव परमार्थसत्त्वमद्वैत-विरोधि नेष्टमित्यर्थः ॥ ८ ॥

द्रष्टाहश्यमित्यादिप्रपञ्चस्य प्रमाणोपलब्धत्वादसत्त्वानुपपत्तेरात्मनोऽद्वितोयत्वं न सिद्धचतीत्या-शङ्कचाह—द्रष्टा चेति । कल्पितो ह्ययमिति पाठः । त्रिविधो हि प्रपञ्चो मनोविकल्पितो यस्मादसौ सर्वोऽपि भ्रान्तिसिद्धो मिथ्यैवेति नात्मन्यद्वितीये किन्नद्विरोधोऽस्तीत्यर्थः । किञ्च यथा स्वपन् पुरुषो हशेभिन्नं हश्यं नैवेक्षते तथा प्रबोधेऽपि सतो भिन्नं हश्यं न प्रतीयते । भेदग्राहिप्रमाणस्य दुष्प्रति-पादत्त्वात्तेन प्रतीतिमात्रमेव द्वैतमित्याह—दशेश्चेति ॥ ९ ॥

विकल्पनाया द्वितीयस्या विद्यमानत्वान्नाद्वैत्तसिद्धिरित्याशङ्क्र्वाह—विकल्पना वापि । यथा न रजतभुजङ्गादिकल्पनाऽधिष्ठानातिरेकेणान्यत्रास्ति तथेयमिप नाद्वयाधिष्ठानव्यतिरिकेण वस्तुतो भवित । तथा चावस्तुत्वात्तस्या न वस्त्वद्वैतविरोधितेत्यर्थः । कल्पनाया वस्तुत्वाभावे दृष्टान्तमाह—तदिति । तच्च लोके यथाऽलातस्योलमुकस्य भ्रमतश्चकाकारता न पृथग्वस्तु विद्यते तथा कल्पनाऽप्यद्वयाधिष्ठानव्यितरेकेण न वस्तुत इत्यर्थः । दृष्टः श्रुतिर्मतिरित्यादिशक्तिभेदात्प्रतिशरीरमात्मना भेदप्रतीतेश्च नाद्वयत्विमत्याशङ्क्र्वाह—न शक्तिभेद इति । न हि दृष्ट्यादिशक्तीनां भेदो भेदृष्ट्यादोनां स्वप्रकाशात्म-मात्रत्वात् । न चात्मनां भिन्नत्वमौपाधिकभेदेन व्यवस्थोपपत्तेः । भेदे प्रमाणाभावात्प्रमाणविरोधा-च्चेत्यर्थः ॥ १० ॥

आगमविमुखानामात्मभेदकल्पनां प्रत्याह—मिथइच भिन्ना इति । वस्तुतः परिच्छिन्नत्वादात्मनां क्षयोऽवदयंभावीत्यत्र व्याप्तिमाह—भेदवतािमिति । अनन्तैर्गतकल्पैरनन्तानामात्मनां मुक्तत्वादिदानीं जगत्क्षयदच स्यात्तदा [ इति | दोषान्तरमाह—जगिदित ॥ ११ ॥

ननु तवापि जगज्जीवेश्वरादिभेदस्य विद्यमानत्वाद्दोषसाम्यमित्याशङ्क्र्वाह — न भेऽस्ति-कश्चित्। न च कल्पिते सति कृतोऽद्वयत्त्वमिति युक्तम्। तस्य कल्पितत्वादेव वस्तुत्वाभावस्योक्तत्वा-

१. हर्यादि - क.

100

28

20

2

२८

#### उपदेशसाहस्री

विकल्पना चाप्यभवे न विद्यते सदन्यदित्येवमतो न नास्तिता।
यतः प्रवृत्ता तव चापि कल्पना पुरा प्रसिद्धेन च तद्धि कल्पितम्।।१३॥
असद्द्वयं तेऽपि हि यद्यदीक्ष्यते न दृष्टमित्येव न चैव नास्तिता।
यतः प्रवृत्ता सदसद्धिकल्पना विचारवद्धाऽपि तथाऽद्वयं च सत्।।१४॥
सदभ्युपेतं भवतोपकल्पितं विचारहेतोर्यदि तस्य नास्तिता।
विचारहानाच्च तथैव संस्थितं न चैत्तदिष्टं नितरां सदिष्यते।।१४॥
असत्समं चैव सदित्यपीति चेदनर्थवन्वाक्रारशृङ्गतुल्यतः।
अनर्थवन्त्वं त्वसति ह्यकारणं न चैव तस्मान्न विपर्ययेऽन्यथा।।१६॥

8

5

दित्याह—नहोति । कल्पितविभागस्य तर्कासहत्विमिष्टमेव; पारमार्थिकं वस्तु सर्वव्यवहारातीतम् । अद्वितीय वादित्यर्थः । द्वैतवदद्वैतस्यापि पदार्थत्वाविशेषात्किल्पितत्वं स्यादित्याशङ्कश्चाह—अकिल्पि-इचास्मि । प्रागेव कल्पनायाः सिद्धत्वादात्मवस्तुनोऽकिल्पितत्वात् कल्पनानन्तरोपलब्धं द्वैतमेव किल्पित-मित्यर्थः ॥ १२ ॥

90

किञ्च सदन्यद्वेत्यादिकल्पनागोचरत्वाभावादिप नात्मनोऽस्ति कल्पितत्वं तस्य सदेकतान-त्वादित्याह—विकल्पना चापि । अभवे जन्मविनाशादिरिहते वस्तुनीति यावत् । किञ्च भो मनस्त-वापि कल्पना यतः प्रवृत्ता तदात्मवस्तु न कल्पितं तव विकल्पनाधिष्ठानत्वेन पूर्वमेव सिद्धत्वादित्याह—यतः प्रवृत्ता ॥ १३ ॥

१६

इतश्चात्मवस्तुनो नासत्वं तदसत्वहेतोर्दृश्यत्वस्य तिस्मन्नसत्त्वादित्याह—असद्द्वयिमिति । हे मनस्तवापि यद् यद् दृश्यं तदेव द्वयमसद्भवति । अद्वैतं त्वात्मतत्त्वं त्वया न दृष्टं इत्यनेनैव हेतुना तस्य नास्तिता न प्रतिज्ञातुं शक्यते । तस्य परमार्थसद्भावोऽभ्युपगन्तव्य इत्यर्थः । किञ्च, यतः प्रवृत्ता सदसद्विकल्पनः तस्य सत्वेन ८भवितव्यं निरिधष्ठानभ्रमायोगात् । यथाविचारमन्तरेण निर्णयानुपपत्तेः सोऽभ्युपगम्यते । चशब्दादिपशब्दाच्च रज्वादिकं यथाऽधिष्ठानमिति दृष्टान्तबाहुल्यं दर्शयित । यथा च सर्पादिबाधो रज्ज्वाद्यविधर्दृश्यते तथा सदसद्द्वयद्वैतिनिषेधाविधिरिष्यते । नेत्येवं निषेधादर्शनादित्याह— यतः प्रवृत्ता ॥ १४ ॥

२०

किञ्च, लोके विचारोऽपि सन्मात्रे प्रतिपन्ने विशेषविषयो हश्यते । तेन विचारसिद्धचर्थं सदेकं सर्वस्य सिद्धमित्याह—सदभ्युपेतिमिति । तदेव विपक्षे दोषोक्त्या व्यक्तीकरोति—यदीति । तस्य सतो नास्तिता यदि स्यात्तदा विचारहानं विषयाभावादापद्येत तदापि तन्मात्रं स्थितमेव । विचारमन्तरेणा-सत्वानिश्चयादित्यर्थः । विचारहानं चेन्नेष्टं र्ताह विचारस्यालम्बनत्वेन साक्षित्वेन च सदेष्टव्यमित्याह—न चेदिति ॥ १५ ॥

28

36

र्य-ने:

यदर्थकियाकारि तत्सिद्धपरोत्तमसिदिति मत्तमनुवदिति—असरसमिति । विमतं सदसत्समं अर्थ-क्रियाशून्यत्वात्खरश्रुङ्गवदित्यर्थः । अर्थकियाशून्यत्वमसत्त्वे प्रयोजकं मानं न भवति । क्रियोत्पत्तेः पूर्वमुदासीनवस्तुदर्शनादन्योन्याश्रया च्चेत्याह—अनर्थवत्त्वमिति ॥ १६ ॥

#### तृष्णाज्वरनाशकप्रकरणम्

| असिद्धतश्चापि विचारकारणाद्द्वयं च तस्मात्त्रसृतं च मायया ।<br>श्रुतेः स्मृतेश्चापि तथा हि युक्तितः प्रसिद्धचतीत्थं न तु युज्यतेऽन्यथा ॥१७<br>विकल्पनाच्चापि विधर्मकं श्रुतेः पुरा प्रसिद्धेश्च विकल्पतोऽद्वयम् । | 911          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| न चेति नेतीति यथा विकल्पितं निषिद्धचतेऽत्राप्यविशेषसिद्धये ॥१ व<br>अकल्पितेऽप्येवमजेऽद्धयेऽक्षरे विकल्पयन्तः सदसच्च जन्मभिः।                                                                                     | A 8          |
| स्वचित्तमायाप्रभवं च ते भवं जरां च मृत्युं च नियान्ति संततम्।।१९                                                                                                                                                 | 11           |
| भवाभवत्वं तु न चेदवस्थितिर्ने चास्य चान्यस्थिति जन्म नान्यथा।                                                                                                                                                    |              |
| सतो इसस्वादसतश्च सत्त्वतो न च क्रियाकारकमित्यतोऽप्यजम् ॥२०                                                                                                                                                       | 11 =         |
| अकुर्वदिष्टं यदि वाऽस्य कारकं न किश्चिदन्यन्ननु नास्त्यकारकम्।                                                                                                                                                   | सत् इति १ अस |
| सतोऽविश्रेषादसतश्च सच्च्युतौ तुलान्तयोर्यद्वदनिश्चयान्न हि ॥२१                                                                                                                                                   | सम्बद्धाः एक |

विचारहेतुत्वान्मायया जगदुपादानत्वाच्चांसिद्धो हेतुरित्याह—असिद्धतः। ब्रह्मणो मायया जगद्धेतुत्विमित्येवं कुतः सिद्धचतीत्यपेक्षायामाह—श्रुतेःस्मृतेरिति। युक्तिभिः प्रकृतिश्चेत्यादिभिः। ब्रह्मणो जगद्धेतुत्वं हित्वाऽन्यथा प्रधानादेर्जगद्धेतुत्वं नैव युज्यते। रचनानुपपत्त्यादिन्यायिवरोधादि-त्याह—न त्विति।। १७।।

सर्वविकल्पहेतुत्वादद्वयस्य तद्युक्तं स्यात्कार्यकारणयोः सम्बन्धस्यावश्यकत्वादित्याशङ्कृद्याह— विकल्पनाच्च । विधर्मकं विरुद्धस्वभावकं वस्तुतस्तदस्पृष्टिमित्यर्थः । तत्रास्थूलादिवावयं प्रमाणयति— श्रुतेरिति । विकल्पनापेक्षाया पूर्वमेवाद्वयस्य तदसंसृष्टस्य सिद्धत्वाच्च वस्तुतो विकल्पनासंस्पर्श-शून्यमद्वयं सिद्धचतीति श्रुतिसिद्धेऽर्थे युक्तिमाह—पुरेति । श्रुतेः समस्तविकल्परहितमात्मतत्त्विमत्युक्तं तदेव प्रपञ्चयति न चेति । यथा सत्यज्ञानादिवाक्येन निविशेषं ब्रह्म बोद्धचते तथा वीप्सारूपेण निषेधवाक्येनास्मिन्ब्रह्मात्मिन सर्वं किल्पतं निषिद्धचते । सर्वस्यापि निषिद्धस्यात्मावशेषः समाप्तिरिति प्रतिपत्त्यर्थमित्यर्थः ॥ १८॥

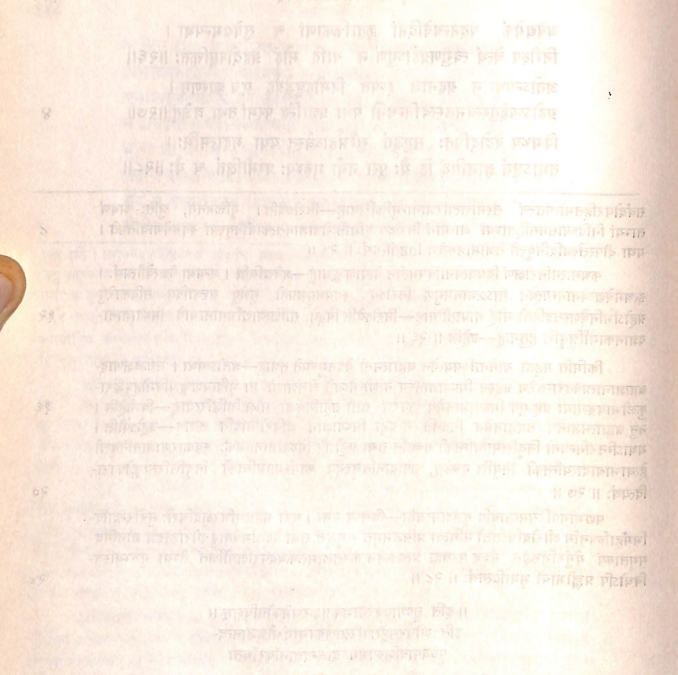
यथोक्ते श्रुत्यर्थेऽपि ये विकल्पयन्ति ते महान्तमनर्थं प्राप्नुवन्तीत्याह—अकल्पितेति ॥ १९ ॥

किञ्च ब्रह्माजमिद्वतीयमभ्युपगन्तव्यम् । जन्मनो दुनिरूपत्वात्तस्य हि जन्मान्यदस्ति नवेति विकल्प्याद्यं प्रत्याह—भवाभवत्वमिति । जातस्य जन्मनो जिनराहित्यमभवत्वं न चेदिष्यते तदाऽविस्थितिनं स्यात्तस्य भवस्यान्यो भवोऽस्तीति अनवस्था स्यादित्यर्थः । यदि पुनर्भवस्य जम्मनो नान्यो भवो जन्मास्तीत्यनवस्थासमाधिस्तदापि न जन्म संभवति सज्जन्मपक्षे नाज्ञावश्यंभावे सत्तोऽसत्त्वापातात् । असज्जन्मपक्षे च जन्मनः सत्त्वापत्तिरूपत्वादसतः सत्त्वप्रसङ्गात् । न च स्वभावहानमुपपद्यते निःस्वरूपत्वापत्तेरित्याह—जन्मेत्यादिना । जन्म नाम क्रिया धात्वर्थत्वात् । जन्मैव जायत इत्युक्ते क्रिया कारकमित्युक्तं भवति । तच्च नोपपद्यते द्वैरूप्यानुपपत्तेरेकस्येत्येतदाह—न चेति ।। २०।।

इतरचाजं वस्तु स्वीकर्त्तव्यमित्याह—अकुर्वत् । अस्य जन्मनो यत्कारकं तदकुर्वत्कुर्वद्वा ? यद्य-कुर्वदिष्टं तदा न किञ्चिदन्यदकारकं स्यात् किन्तु सर्वमेव कारकं भवेत् तदेव स्फुटयित—निन्विति । किं तद-कुर्वत्कारकं सदसद्वा ? सच्चेत् तस्य विशेषाभावान् कार्यमपि सर्वदा स्यात् न वा कदाचिदपीत्याह—

### ज्ञाण उपदेशसाहस्री क्रि

| न चेत्स इष्टः सदसद्विपर्ययः कथं भवः स्यात्सदसद्व्यवस्थितौ । विभक्तमेतद्द्वयमप्यवस्थितं न जन्म तस्माच्च मनो हि कस्यचित् ॥२२॥ अथाऽभ्युपेत्याऽपि भवं तवेच्छतो ब्रवीमि नार्थस्तव चेष्टितेन मे । न हानवृद्धी न यतः स्वतोऽसतो भवोऽन्यतो वा यदि वाऽस्तिता तयोः॥२३॥ श्रुवा ह्यनित्याश्च न चान्ययोगिनो मिथश्चकार्यं न च तेषु युज्यते। अतो न कस्यापि हि किश्चिदिज्यते स्वयं च तत्त्वं न निरुक्तिगोचरम् ॥२४॥ समं तु तस्मात्सततं विभातवद्द्वयाद्विमुक्तं सदसद्विकन्पितात्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| निरीक्ष्य युक्त्या श्रुतितस्तु बुद्धिमानशेषनिर्वाणस्रुपैति दीपवत् ॥२५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>~</b>                 |
| सत इति । असच्चेदकुर्वत्कारकं तदापि तस्य विशेषाभावादुक्तदोषतादवस्थ्यमित्याह—असतइचेति । ननु कारकस्याकुर्वतो यदकुर्वत्त्वं पूर्वं सदवस्थितं तस्य प्रच्युतौ सत्यां कुर्वत्वे सित कार्यमुत्पाद्येत तथा च कुर्वत्कारकमिति पक्षे न किञ्चिदघमिति मन्वानः शङ्कते—सच्च्युताविति । कारकस्य सत्त्वा- भावे तद्गतस्य कुर्वत्वस्यापि सत्त्वायोगात्कारकत्वे कुर्वत्वे च सत्येव कार्योत्पत्तौ तुलाकोटचोः नमनोन्न- मनयोरिव कार्यकारणयोर्यौगपद्यादिकं कार्यमिदं कारणमिति निश्चयायोगान्न कार्यकारणत्वसिद्धि- रित्युत्तरमाह—तुलान्तयोरिति ॥ २१ ॥  यदि कारकगतं कुर्वत्त्वं पूर्वं पश्चाद्भावि कार्यमिति क्रमभावित्वमिष्टं तदा कुर्वत्वस्यापि सदा- भावे तत्कार्यस्यापि सदाभावित्वप्रसक्त्या कादाचित्कत्वेन कुर्वत्वान्तरापेक्षायामनवस्थानाच्च सत्सदेवासच्चासदेव तयोः स्वरूपविपर्यासो नोपपद्यते सर्वप्रमाणविरोधात्तथा च तयोः स्वस्वासाधार- णेनाकारेणावस्थाने भवो न संभवीत्याह—न चेत्स इति । कथमित्युक्तामेवानुपपत्ति व्यनक्ति—विभक्त- मिति ॥ २२ ॥ | <b>१</b> २<br><b>१</b> ६ |
| इच्छतो मनसोऽपेक्षावशाज्जन्माभ्युपगमेऽपि स्वपक्षे न किश्चद्दोषोऽस्तीत्याह <b>—अथाभ्युपेत्य।</b><br><mark>कथं मनश्चेष्टितेन तवार्थो नास्ति हानेः वृद्धेर्वा सम्भवादित्याशङ्क्य न कर्मणा वर्धते नो कनीयानिति</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०                       |
| श्रुतेर्नं हानिवृद्धी प्रत्यगात्मनः स्यातामित्याह—न हानवृद्धी इति । किञ्च हानं वृद्धिश्चैत्यस्य द्वयं, तस्या-<br>सत्त्वं सत्त्वं वा ? यद्यसत्त्वं तदा तस्य स्वतोऽन्यतो वा भवो यतो न संभवित असत्त्वान्नरिविषाणवत् ।<br>अतो नासत्त्वपक्षो युक्तिमानित्याह—नेत्यादिना । यदि हानं वृद्धिश्चेत्युभयोरिस्तता सत्ता स्वीक्रियते ।<br>तथापि सत्त्वादेव मनश्चेष्टितं वृथैवेत्याह—यदीति ॥ २३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 28                       |
| सम्बन्धानिरूपणादिप न हानादिसंभावना प्रत्यगात्मनोऽस्तीत्याह—ध्रुवा ह्यनित्याः । कूटस्थाः निर्विकारत्वान्नान्ययोगिनः । क्षणिकाश्च नान्ययोगिनः सम्बन्धकालपर्यन्तमवस्थानासम्भवात् । मिथश्च-ध्रुवाविनाशिनो वा न सम्बन्धिनः, सम्बन्धस्य सम्बन्धत्वासम्बन्धत्वाभ्यां दुनिरूपत्वादत्त एव न तदाश्रयं किञ्चित्कार्यं स्यादित्यर्थः । पूर्वोक्तन्यायेन सम्बन्धवैधुर्यं सर्वमिप वस्तु विशकलितं स्यादित्याह— अत इति । किञ्च स्वयमात्मस्वरूपतत्त्वं परमार्थंरूपं निश्चयेन परमार्थंवृत्त्या न शब्दगोचरतामाचरित सम्बन्धराहित्यादेवेत्याह—स्वयं चेति ॥ २४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 26                       |
| किञ्च प्रागृक्तनीत्या निरुक्तिगोचरत्वाभावात् द्वयात्सदसदित्येवं विकल्पितात् व्यावृत्तमात्मतत्त्वमा-<br>स्थेयम् । ततदच निर्विशेषं तत्परमार्थंस्वरूपं स्वप्रकाशत्वेनैव सिद्ध्यतीत्याह—समं त्विति । यस्मादेवं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . ३२                     |



### श्रीशङ्करभगवत्पादविरचिता

(गद्यभागः)

श्रुतिश्र-"परीक्ष्य "तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्" इति । दृढगृहीता हि विद्याऽऽत्मनः श्रेयसे

## श्री भगवदानन्दज्ञानाचार्यकृता टीका

ॐ सर्वोपनिषदर्थंसारसङ्ग्राहिका गद्यपद्यात्मिका हीयमुपदेशसाहस्री। तत्र पद्यभागं प्रागुक्तया परिपाटचा परिसमाप्य गद्यभागमवतारयन्भगवान्भाष्यकारस्तावदोंकारश्चाथ शब्दश्चेत्यादिस्मृति- १२ प्रामाण्यादथशब्दोच्चारणरूपं मङ्गलाचरणं कृत्वा चिकीर्षितप्रतिज्ञां प्रकरोति—अथ मोक्ससाधनोपदेश- विधि व्याख्यास्यामः। तत्र प्रवृत्त्यङ्गत्वेनाधिकार्याद्यनुबन्धं सूचयति—मुमुक्षूणां श्रद्धानानार्माथना-मर्थाय।। १।।

१६

20

28

26

तेषामुपकाराय मोक्षार्थज्ञानोपदेशप्रकारव्याख्याने स्थिते प्रथमं शिष्यानुशासनप्रकरणं प्रारिष्सुः शिष्याय कीदृशाय विद्या वक्तव्येत्याशङ्कायामाह—तिद्दं मोक्षसाधनं ज्ञानं साधनसाध्यादिनत्यात्सर्व-स्माद्विरक्ताय त्यक्तपुत्रविक्तलोकैषणाय प्रतिपन्नपरमहंसपारित्राज्याय शमदमादियुक्ताय शास्त्रप्रसिद्ध-शिष्यगुणसम्पन्नाय शुचये ब्राह्मणाय विधिवदुपसन्नाय जातिकर्मगुणवृत्तविद्याभिजनैः परोक्षिताय शिष्याय ब्र्यात् यावद् ग्रहणं दृढीभवति ।

मोक्षसाधनं ज्ञानं विधिवदुपसन्नाय शिष्याय ब्रूयादिति सम्बन्धः । साधनसाध्यादित्यादिविशेष-णानि हेतुहेतुमद्भावेन सम्बध्यन्ते । पारिव्राज्यविशेषणञ्च गृहस्थादीनां मुख्याधिकारनिषेधार्थम् । "नाविरक्ताय संसारान्नानिरस्तैषणाय च । न चेदमव्रते देयं वेदान्तार्थंप्रकाशनम् ॥"

इति दर्शनात् । अद्वेष्टा सर्वभूतानां, अमानित्वमदम्भित्वं इत्यादयः शास्त्रप्रसिद्धाः शिष्यगुणाः । क्षित्रियादेरिषकारेऽपि मुख्यत्वाद्ब्राह्मणग्रहणम् । विधिवदिति शास्त्रोक्तक्रमकथनम् । शास्त्रद्वारा विद्या-धिकारः शूद्रादेर्नेति दर्शयितुं विशिनष्टि—जातोति । आचार्योपदेशस्य फलपर्यंन्तत्वं सूचयति—पुनः पुनर्यावद्ग्रहणं दृढीभवति ॥ २॥।

यथोक्तिविशेषणिविशिष्टोऽधिकारी ब्रह्मविद्यायामित्यत्र प्रमाणमाह—श्रुतिश्च परीक्ष्य लोकान् —तत्त्वतो ब्रह्मविद्यामिति । परीक्ष्य लोकान् कर्मिचतान् ब्राह्मणो निर्वेदमायात् । प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्यामित्येवं प्रकारा श्रुतिः उक्ते ब्रह्मविद्याधिकारिण्यस्तीत्यर्थः । यावद्ग्रहणं विद्याया दृढीभवति

संतत्ये च भवति। विद्यासन्तित्थ प्राण्यनुग्रहाय भवति, नौरिव नदीं तितीषीः। शास्त्रं च—
"यद्यप्यस्मा इमामद्भिः परिगृहीतां धनस्य पूर्णा दद्यादेतदेव ततो भूयः" इति। अन्यथा च
ज्ञानप्राप्त्यभावात् "आचार्यवान् पुरुषो वेद", "आचार्याद्वेव विद्या विदिता",
"आचार्यः प्लाविद्या तस्य सम्यग्ज्ञानं प्लव इहोच्यते" इत्यादिश्रुतिभ्यः, 'उपदेश्यन्ति
ते ज्ञानम्" इत्यादिस्मृतिभ्यश्च ।। ३ ।।

8

शिष्यस्य ज्ञानाग्रहणं च लिंगेर्बुद्ध्वा तदग्रहणहेत् नधर्मलौकिकप्रमादिनित्यानित्य-व्यस्तुविवेकविषयासञ्जातदृदुर्वश्रुतत्वलोकचिन्तावेक्षणजात्याद्यभिमानादींस्तत्प्रतिपक्षेः श्रुति-

Slead

तावत्पुनः पुनराचार्यो ब्र्यादित्युक्तम् । तत्र हेतुमाह—दृढगृहोता हि विद्याऽऽत्मनः श्रेयसे संतत्यै च अवित । सन्तिः शिप्यप्रशिष्यादिपरम्पराविच्छित्तिहानः । तयापि सन्तत्या कि सिद्धवतीति तत्राह—विद्यासन्तित्वच प्राण्यनुप्रहाय भवित । नौरिव नदीं तितीर्षोः । यथा नद्यां निमग्नस्य नदीं तितीर्षोः निस्तारहेतुरिष्टा नौः । तथा दुःखसमुद्रे निमग्नस्य प्राणिनः शिष्यप्रशिष्यादिलक्षणा विद्यासन्तितिन्तुप्रहाय भवतीत्यर्थः । अधिकारिणः शूद्रत्वाशङ्कापरिहारार्थं जातिपरीक्षणं तस्यैव कुष्ठाद्यभाविलङ्काने प्राक्तनं सुकृतित्वं ज्ञातव्यम् । वृत्तशिब्दिताचारिवचारेण संवादद्वारा विद्यादिनिक्ष्पणेन च वैशिष्टचं द्रष्टव्यमित्यत्र प्रमाणमाह—ज्ञास्त्रं च यद्यप्यस्मा इमामद्भिः परिगृहोतां धनस्य पूर्णां दद्यादेतदेव ततो भूयः इति । यद्यपि विद्यागुरवे विद्यानिष्कर्यार्थमिमां पृथिवीं समुद्रपरिवेष्टितां वित्तपूर्णामेव दद्यात्तथा-प्येतदेव विद्यादानं ततोऽधिकमिति शास्त्रस्थितिविशिष्टाधिकारिणे क्षेत्रमात्रस्यापि दातव्यत्वान्महाधन-व्यत्तदेव विद्यादाने विशिष्टाधिकार्यन्वेषणमावश्यकमिति भावः । किमित्याचार्येण ब्रह्मविद्या शिष्यमन्विष्य तस्मै दीयते स्वयमेव विशिष्टस्य शिष्यस्य न्यायाद्यनुसन्धानेन विद्योदेष्यतीत्याशङ्कचाह—अन्यथा च ज्ञानप्राद्यभावात् । तथा च श्रुतिः-आचार्यवान्पुरुषो वेद । आचार्याद्वेव विद्या विदिता साधिष्ठं प्रापत् । आचार्यः प्लावयता तस्य ज्ञानं प्लव इहोच्यते—इत्याद्या श्रुतिः।

१६

83

स्मृतिरुच । उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वर्दाशनं इत्याद्या । आचार्योपदेशमन्तरेणेति यावत् । आचार्येणैव विशिष्टाय शिष्यायोपदेष्टव्या विद्योत्यत्र श्रृतिस्मृती दर्शयति—आचार्यवानिति । 'उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानिम'त्यादिस्मृतेश्च स्वयमेवातिसूक्ष्मार्थविषयं ज्ञानं न भवतीति प्रति-भातीत्यर्थः ॥ ३ ॥

20

सम्प्रत्याचार्यस्य विद्योपदेशानन्तरं कृत्यान्तरमाह—शिष्यस्य ज्ञानाग्रहणं तिल्लङ्गे बुंद्ध्वा अग्रहणहेतूनधर्मलौकिकप्रमाद-नित्यानित्यविवेकविषयासंजातदृढपूर्वश्रुतत्व-लोकचिन्तावेक्षणजात्याद्यभिमानादीन्, तत्प्रतिपक्षेः श्रुतिस्मृतिविहितैरपनयेदकोधादिभिर्राहंसादिभिश्च यमैर्ज्ञानाविरुद्धैश्च नियमैः अमानित्वादिगणं च ज्ञानोपायं सम्यक् ग्राहयेतु ।

- 58

बहिर्मुखादिलिङ्गे स्तस्य ज्ञानाग्रहणं बृद्ध्वा तदग्रहणहेतूनपनयेदिति सम्बन्धः । तानेवाग्रहण-हेतूनपनेयानुदाहरति—अधर्मेत्यादिना । बहिर्मुखादेवाधर्मः सिञ्चतः सम्भावितः । लौकिकप्रमादः सम्प्रति प्रतीयमानः कामचारवादभक्षणादिः इदं नित्यंमिदमनित्यमिति विवेकविषयं न संजातं हढं पूर्वश्रुतत्वं, लोकिचन्तावेक्षणं अशास्त्रीयलोकव्यवहारानुसरणं जातिदेशपुत्रवित्तादिष्वभिमानो २८

१. ज्ञेयपदार्षाग्रहणं ज्ञानाजननं वा । २. वस्तु इव्यंशः टीकायां न हश्यते ।

### स्मृतिविहितैरपनयेदक्रोधादिभिः अहिंसादिभिश्च यमैः, ज्ञानाविरुद्धैश्च नियमैः ॥ ४ ॥

### अमानित्वादिगणं व ज्ञानीपायं सम्यग्ग्राहयेत् ॥ ५ ॥

आचार्यश्चोहापोहग्रहणधारणशमदमदयानुग्रहादिसम्पन्नो लब्धागमो दृष्टादृष्ट-भोगेष्वनासक्तस्त्यक्तसर्वकर्मसाधनो ब्रह्मावत् ब्रह्मणि स्थितोऽभिकृष्ट्चो दंभदर्प-कुहकशाठचमायामात्सर्यानृताहंकारममत्वादिदोषविवर्जितः केवलपरानुग्रहप्रयोजनो विद्योपयोगार्थी । प्रविग्रपदिशत्—''सदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्" ''यत्र नान्यत्पश्यति", ''आत्मैवेदं सर्वम्", ''ब्रह्मैवेदं सर्वम्", 'आत्मा वा इद्मेक एवाग्र आसीत्" 'सर्वं खन्विदं ब्रह्म" इत्याद्या आत्मैक्यप्रतिपादनपराः श्रुतीः ॥ ६ ॥

2

दम्भादयश्चाभिमानादीनिति यावत् । पूर्वोक्तानामधर्माणां प्रतिकूलाः श्रुतिस्मृत्योविहितास्ते के स्युर्यैर-ग्रहणहेतूनामपनयः स्यादित्यपेक्षायामाह—अक्रोबादिभिरिति । आदिशब्देनानुग्रहादयो गृह्यन्ते । अहिंसादिभिरित्यादिशब्देन ब्रह्मचर्यास्तेयादिग्रहणम् । नियमाः शौचसंतोषादयः कृच्छ्रचान्द्रायण-तीर्थयात्रादिनिवृत्त्यर्थं ज्ञानाविरुद्धैरित्युक्तम् ॥ ४॥

93

### आचार्यस्य कृत्यान्तरमाह—अमानित्वादीति ॥ ५ ॥

तस्य कृत्यं दर्शयित्वा लक्षणमाह—आचार्यञ्चोहापोहग्रहणधारणशमदमदयानुग्रहादिसम्पन्नो लब्धागमो दृष्टादृष्टभोगेव्वनासक्तः त्यक्तसर्वकमंसाधनो ब्रह्मवित् ब्रह्मणि स्थितोऽभिन्नवृत्तो दम्भदर्पकुहक-शाठचमायामात्सर्यानृताह<sup>२</sup>ङ्कारममत्वादिदोषवजितः केवलपरानुग्रहप्रयोजनो विद्योपयोगार्थी । पूर्वमुपिदशेत् । शिष्येणानुक्तस्यापि तदपेक्षितस्य स्वयमूहनमूहः शिष्यगतिमध्याज्ञाननिराकरणे सामध्यम-पोहः । विहितबोधसामर्थ्यं ग्रहणं, उक्तस्य श्रुतस्यार्थस्याविस्मरणं धारणम् । प्रतिषिद्धविषयादन्तः-करणोपरमः शमः । तस्मादेव बाह्यकरणोपरमो दमः । दुःखिषु प्राणिष्वनुजिघृक्षा दया । तदनन्तरं दुःखापनयाय यत्नोऽनुग्रहः । आदिपदेनामानित्वादयो गृह्यन्ते । लब्धागमत्वं आचार्यात्प्राप्तोपदेशत्वं, ऐहिकामुष्मिकभोगवैतृष्ण्यमनासक्तत्विमित्याह—दृष्टेति । ब्रह्मवित्त्वं महावाक्यार्थाभिज्ञत्वम् । ब्रह्मणि स्थितत्त्वं वाक्यीयस्वानुभवानुरोधेन तत्रैव पर्यवसितत्वम्। अभिन्नवत्तत्त्वमपरित्यक्तसदाचारवत्त्वं स्नानादिमत्त्वं वा । दम्भो धर्मध्वजित्वम् । कुहकं परवञ्चनम् । धनादिनिमित्तो मदो दर्पः । शाठचं <mark>नैष्ठुर्यम् । माया</mark> बहिरन्यथा प्रकाशनम् । मात्सर्यं गुणेषु दोषख्यापनम् । अनुतमसत्यवचनम् । आदि-पदं सर्वदोषसंग्रहार्थम् । विद्योपयोगमिच्छतस्तादर्थ्येन प्रथममुपदेशप्रकारं दर्शयति—पूर्वमिति । कथमुपदिशेदित्याशङ्कायामात्मैकत्वप्रतिपादनपराः श्रुतीः शिष्यस्याग्रे प्रथमं पठेदित्याह-सदेव सोम्येदमग्र-आसीदेकमेवाद्वितीयम् । यत्र नान्यत्परयति । 'आत्मैवेदं सर्वं' 'ब्रह्मैवेदं सर्वम्' । आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत् । सर्वं खल्विदं ब्रह्मोत्याद्याः । यदि यथोक्तश्रुत्युपदेशादेवोत्तमबुद्धित्वादात्मैकत्वं प्रतिपद्य कृतकृत्यः स्यात्तदा तं प्रति नास्ति वक्तव्यमित्यभिप्रत्याधिकार्यन्तरं प्रति श्रुतिभिः स्मृतिभिश्च ब्रह्मणो लक्षणं ग्राहयेदित्याह—आत्मैकत्वप्रतिपादनपराः श्रुतीः ।। ६ ।।

१६

-

20

28

१. गुणं ० पा० । २. मात्सर्याहङ्कार ।

| उपदिश्य च ग्राह्येद्ब्रक्षणो लक्षणम्—"य आत्माऽपहतपाष्मा", ''यत्साक्षाद-                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| परोक्षाद्ब्रह्म", "योऽश्चनायापिपासे", "नेति नेति", "अस्थूलमनणु", "स एष नेति                |
| नेति", ''अदृष्टं द्रष्ट्", ''विज्ञानमानन्दम्", ''सत्यं ज्ञानमनन्तम्", ''अदृश्येऽनात्म्येऽ- |
| निरुक्ते", "स वा एष महानज आत्मा", "अप्राणी ह्यमनाः", "सवाह्याभ्यन्तरी                      |
| ह्यजः", "विज्ञानघन एव", "अनन्तरमवाह्यम्", "अन्यदेव तद्विदितादथो अविदितादिधा",              |
| <mark>''आकाशो वै नाम" इत्यादिश्रुतिभिः ॥ ७ ॥ 💮 🦠 💮 💮 💮 💮 💮</mark>                          |

8

स्मृतिभिश्र—"न जायते म्रियते वा", "नादत्ते कस्यचित्पापम्", "यथा-काशस्थितो नित्यम्", "क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि", न सत्तन्नासदुच्यते", "अनादित्वा-न्निर्गुणत्वात्" "समं सर्वेषु भूतेषु", "उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः" इत्यादिभिः श्रुत्युक्तस्रक्षणा-विरुद्धाभिः परमात्मासंसारित्वप्रतिपादनपराभिस्तस्य सर्वेणानन्यत्वप्रतिपादनपराभिश्च ॥ ॥

1

एवं श्रुतिस्मृतिभिर्मृहीतपरमात्मलक्षणं शिष्यं संसारसागरादुत्तितीर्षुं पृच्छेत्— कस्त्वमिस सोम्य ? इति ॥ ९ ॥

12

स यदि त्र्यात्—ब्राह्मणपुत्रोऽदोन्वयो ब्रह्मचार्यासम्, गृहस्थो वा, इदानीमस्मि परमहंसपरिवाट् संसारसागराज्जनममृत्युमहाग्राहादुत्तितीर्पुरिति ॥ १० ॥

१६

उपिद्य च ग्राहयेत् ब्रह्मणो लक्षणम्—'य आत्मापहतपाप्मा' 'यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म' 'योऽश-नापिपासे' 'नेति नेति' 'अस्थूलमनणु' 'स एष नेतिनेत्यात्मा' 'अदृष्टं द्रष्टृ' 'विज्ञानमानन्दम्' 'सत्यं ज्ञानमनन्तम्' 'अदृश्येऽनात्म्ये' 'स वा एष महानज आत्मा' 'अप्राणो ह्यमनाः' 'सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः' 'विज्ञानघन एव' 'अनन्तरमबाह्यम्' 'अन्यदेव तिद्विदतादथो अविदितात्' 'आकाशो वै नाम' इत्यादि— श्रुतिभिः ॥ ७॥

20

स्मृतिभिश्च—'न जायते स्नियते वा' 'नादत्ते कस्यचित्पापम्' 'यथाकाशस्थितो नित्यम्' 'क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि' 'न सत्तन्नासदुच्यते' 'अनादित्वान्निर्गुणत्वात्' 'समं सर्वेषु भूतेषु' 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः' इत्यादिभिः श्रुत्युक्तलक्षणाविषद्धाभिः परमात्मासंसारित्वप्रतिपादनपराभिस्तस्य सर्वेणानन्यत्वप्रतिपादनपराभिश्च । उदाहृतस्मृतीनां श्रुतिसंवादेन प्रामाण्यं सूचयति—श्रुत्युक्तेति ॥८॥ परमात्मलक्षणपरिज्ञानवन्तं शिष्यं प्रत्याचार्यस्य कर्त्तंव्यं प्रवनं प्रथमं दर्शयति—

\_15)

एवं श्रुतिस्पृतिभिः गृहीतपरमात्मलक्षणं शिष्यं संसारसागरादुत्तितीर्षुं पृच्छेत् कस्त्वमिस सोम्येति ॥ ९ ॥ 58

तत्र शिष्यस्य देहात्मत्वमाश्रित्य शङ्कामुत्थापयति—स यदि ब्रूयात्।

ब्राह्मणपुत्रः अदोऽन्वयः ब्रह्मचार्यासम् गृहस्थो वा, इदानीमस्मि परमहंसपरिवाट् संसारसागरात् जन्ममृत्युमहाग्राहात् उत्तितीर्षुरिति असावन्वयो वंशो यस्य मम सोऽहं तथा ॥ १० ॥

38

20

28

आचार्यो ब्रूयात्—इहैव तव सोम्य मृतस्य शरीरं वयोभिरद्यते, मृद्भावं वाऽऽपद्यते । तत्र कथं संसारसागरादुत्तर्तुभिच्छसीति । नहि नद्या अवरे कूले भस्मीभूतो नद्याः पारं तरिष्यतीति । ११ ॥

स यदि त्र्यात्—अन्योऽहं शरीरात्। शरीरं तु जायते, म्रियते, वयोभिरद्यते,
मृद्धावमापद्यते, श्रह्माञ्चादिभिश्च विनाश्यते, व्याधिभिश्च युज्यते । तिस्मिन्नहं
स्वकृतधर्माधर्मवशात् पक्षी नीडिमिव प्रविष्टः। पुनः पुनः शरीरिवनाशे धर्माधर्मवशाच्छरीरान्तरं यास्यामि, पूर्वनीडिविनाशे पक्षीव नीडान्तरम्। एवमेवाहमनादौ संसारे देवतिर्यङ्मनुष्यिनरयस्थानेषु स्वकमेवशादुपात्तम्रुपात्तं शरीरं त्यजन्, नवं नवं चान्यदुपाददानः, जन्ममरणप्रवन्धचके घटीयन्त्रवत् स्वकर्मणा आम्यमाणः, क्रमेणेदं शरीरमासाद्य,
संसारचक्रअमणादस्मान्निर्विण्णः, भगवन्तम्रुपसन्नोऽस्मि संसारचक्रअमणप्रश्चमाय। तस्मान्नित्य एवाहं शरीरादन्यः—शरीराण्यागच्छन्त्यपगच्छन्ति च वासांसीव पुरुषस्येति। १२॥

शरीरस्यात्मत्वे संसारसागरादुत्तितीर्घा नोपपद्यते । तस्यात्रैवान्यथाभूतस्य परलोकगमनायोग्य-त्वावगमादित्याह—आचार्यो ब्र्यात् । इहैव तव सोम्य मृतस्य शरीरं वयोभिरद्यते मृद्भावं वाऽऽपद्यते तत्र कथं संसारसागरादुत्तर्तुमिच्छसीति । इहैवान्यथाभूतस्य नास्ति परलोकसंभावनेत्येतद्दृष्टान्तेन स्पष्टयित—नहि नद्या अवरे कूले भस्मीभूतो नद्याः पारं तरिष्यतीति ॥ ११॥

शिष्यस्तु देहातिरिक्त मात्मानमादाय शङ्कते—

स यि ब्र्यादन्योऽहं शरीरात् शरीरन्तु जायते भ्रियते वयोभिरद्यते मृद्भावं वाऽऽपद्यते शस्त्रान्यादिभिश्च विनाश्यते व्याधिभिश्च युज्यते । कथं तर्हि तव शरीरत्वेन प्रतिभानमित्याङ्क्ष्याह—तिस्मन् अहं स्वकृतधर्माधर्मवशात् पक्षी नोडमिव प्रविष्टः । तर्हि गृहीतदेहिवनाशे पुनः शरीरान्तरं तव कथं सिध्येत्तत्राह—पुनः पुनः शरीरिवनाशे धर्माधर्मवशात् शरीरान्तरं यास्यामि पूर्वनोडिवनाशे पक्षीव नोडान्तरम् । एवमेवाहमनादौ संसारे देवतिर्यङ्मनुष्यिनरयस्थानेषु स्वकृतकर्मवशादुपात्तपुपात्तं शरीरं त्यजन् नवं नवं च अन्यदुपाददानो जन्ममरणप्रवन्धचक्के घटीयन्त्रवत् स्वकर्मणा भ्राम्यमाणः क्रमेणेदं शरीरमासाद्य संसारचक्रभ्रमणात् अस्मान्निवण्णो भगवन्तमुपसन्नोऽस्मि संसारचक्रभ्रमण-प्रश्नमायेति । तत्तत्कर्मानुसारेण तत्तच्छरीरं प्रतिपद्यमानस्य तव मदुपगमनं कथमधुना सम्वृत्तमित्याशङ्क्ष्याह—एवमिति । इतिशब्दो यथोक्तन्यायेन शरीराव्यितरेको मम नास्तीत्येवमर्थः । शरीरावन्यत्वे फिलतमाह—तस्मान्नित्य एवाहं शरीरावन्यः । आत्मन्यागमापायप्रतीतौ कथं शरीरान्यत्वेन नित्यत्विमित्याशङ्क्षयाह—शरीराणि आगच्छन्त्यपगच्छन्ति च वासांसीव पुरुषस्येति ।। १२ ।।

१. तरिष्यसीति । २. व्याच्याधिश्वरच प्रयुज्यते । पा॰

| आचार्यो ब्रूयात्—साध्ववादीः, सम्यक् पश्यसि, कर्थं मृषाऽवादीः— ब्राह्मणपुत्रोऽ-                                                                     |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| दोऽन्वयो ब्रह्मचार्यासम्, गृहस्थो वा, इदानीमस्मि परमहंसपरित्राडिति ॥ १३ ॥                                                                          |         |
| स यदि त्र्यात्—भगवन् कथमहं मृषाऽवादिषमिति ॥ १४ ॥                                                                                                   |         |
| तं प्रति त्रूयादाचार्यः —यतस्त्वं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं जात्यन्वयसंस्कार-                                                                   | 8       |
| वर्जितस्यात्मनः प्रत्यभ्यज्ञासीर्वाक्षणपुत्रोऽदोऽन्वय इत्यादिना वाक्येनेति ॥ १५ ॥                                                                  |         |
| स यदि पृच्छेत्—कथं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं, कथं वा अहं जात्यन्वय<br>संस्कारवर्जितः ? इति ॥ १६ ॥                                               | 的变形。    |
| आचार्यो त्रूयात्—शृणु, सोम्य, यथेदं शरीरं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वय-                                                                           | _       |
| संस्कारम्; त्वं च जात्यन्वयसंस्कारवर्जितः। इत्युक्त्वा तं स्मारयेत्—स्मर्तुमहिसि,                                                                  |         |
| सोम्य परमात्मानं सर्वात्मानं यथोक्तलक्षणं श्रावितोऽसि 'सदेव सोम्येदं" इत्यादिभिः                                                                   | ( VIV   |
| श्रुतिभिः स्पृतिभिश्च, लक्षणं च तस्य श्रुतिभिः स्पृतिभिश्च ॥ १७ ॥                                                                                  |         |
|                                                                                                                                                    | १२      |
| भूतोऽशरीरः, अस्थूलादिलक्षणः, अपहतपाप्मत्वादिलक्षणश्च, सर्वैः संसारधर्मेरनागन्धितः,                                                                 |         |
| आत्मनो देहातिरिक्तत्वं शिष्योक्तमङ्गीकृत्य तस्य मिथ्यावादित्वमाह—                                                                                  | PARK    |
| आचार्यो ब्रूपात् साध्ववादीः सम्यक्पर्यास कथं मृषाऽवादीः ब्राह्मणपुत्रोऽदोऽन्वयो ब्रह्मचार्यासम्,<br>गृहस्थो वा इदानीमस्मि परमहंसपरिव्राडिति ॥ १३ ॥ | १६      |
| शिष्यस्य मिथ्यावादित्वं प्रश्नप्रतिवचनाभ्यां प्रकटीकर्तुं प्रक्रमते—स यदि ब्रूयात् कथमहं मृषाऽवादिषमिति ।। १४ ॥                                    |         |
| तं प्रति ब्रूयादाचार्यो यतस्त्वं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं जात्यन्वयसंस्कारर्वाजतस्यात्मनः                                                      |         |
| प्रत्यभ्यज्ञासीर्बाह्मणपुत्रोऽदोन्वय इत्येवमादिना वाक्येनेति ।                                                                                     | २०      |
| भिन्नासु जातिष्वन्वयः संस्कारश्चोपनयनादिर्यस्य तत्तथोक्तम् । जात्यादिर्वाजतस्यात्मनो<br>जात्यादिप्रतिज्ञानान्मृषावादितेत्यर्थः ॥ १५ ॥              |         |
| तत्र शिष्यस्य प्रश्नद्वयं दर्शयति—                                                                                                                 | an Juli |
| स यदि पृच्छेत् कथं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरं कथं वा अहं जात्यन्वयसंस्कारर्वाजत इति।।१६।।<br>उत्तरप्रतिज्ञामाचार्यस्य प्रस्तौति—                 | 28      |
| आचार्यो ब्रुयात् शृणु सोम्य, यथेदं शरीरं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं त्वं च जात्यन्वय-                                                   |         |
| संस्कारवर्जितः। प्रतिज्ञाद्वयं निर्वोद्धमुक्तं स्मारयति—इत्युक्त्वा तं स्मारयेत्-स्मर्तुमर्हसि सोम्य,                                              |         |
| परमात्मानं सर्वात्मानं यथोक्तलक्षणं श्रावितोऽसि 'सदेव सोम्येदम्' इत्यादिश्रुतिभिः स्मृतिभिश्च ।<br>लक्षणं च तस्य श्रुतिभिः स्मृतिभिश्च ।। १७ ।।    | २८      |
| लब्धपरमात्मलक्षणस्मृतये बूयात्—लब्धा परमात्मलक्षणस्य स्मृत्तिर्येन तस्मै शिष्याय बूयात्।                                                           |         |
| परमात्मनः सकाशादाकाशादिसृष्टिक्रमेण शरीरोत्पत्तिप्रकारमाह—लब्धेत्यादिना । परस्य स्रष्टुरा-                                                         |         |
| काशो वै नामे'त्यादिनानाविधश्रुत्यवष्टम्भेन स्वरूपं निरूपयत्ति—योऽसावाकाशनामा नामरूपा-                                                              | 35      |

यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म, य आत्मा सर्वान्तरः, अदृष्टो द्रष्टा, अश्रुतः श्रोता, अमतो मन्ता, अविज्ञातो विज्ञाता नित्यविज्ञानस्वरूपः, अनन्तरः, अबाह्यः, विज्ञानघन एव, परिपूर्ण, आकाशवत्, अनन्तर्शक्तः, आत्मा सर्वस्य, अश्चनायादिवर्जितः, आविभीवतिरोभाव-वर्जितश्च, स्वात्मविलक्षणयोनीमरूपयोजेगद्बीजभूतयोः स्वात्मस्थयोस्तन्त्वान्यत्वाभ्याम-निर्वचनीययोः स्वसंवेद्ययोः सद्भावमात्रेणाचिन्त्यशक्तित्वाद्वचाकर्ताऽच्याकृतयोः ॥ १८ ॥

8

ते नामरूपे अव्याकृते सती व्याक्रियमाणे तस्सादेतस्मादात्मन आकाशनामा-कृती संवृत्ते । तच्चाकाशाख्यं भूतं, अनेन प्रकारेण, परमात्मनः संभूतं, प्रसन्नादिव सिळ्ळान्मलिमव फेनम् । न सिल्लं, न च सिल्लाद्तयन्तं भिन्नं फेनं—सिल्लव्यतिरे-केणादर्शनात्; सिल्लं तु स्त्रच्छं, अन्यच्च फेनान्मलरूपात् । एवं परमात्मा नाम-

~

'यत्साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म एष त आत्मा सर्वान्तरः' 'अदृष्टो द्रष्टाऽश्रुतः श्रोताऽमतो मन्ताऽविज्ञातो विज्ञाता नित्यविज्ञानस्वरूपः अनन्तरोऽबाह्यः विज्ञानघन एव परिपूर्णः आकाशवत्, अनन्तशक्तिरात्मा सर्वस्य अश्वनायादिर्वाजतः आविर्भावतिराभावर्वाजतश्च स्वात्मविलक्षणयोः नामरूपयोः जगद्बीजभूतयोः स्वात्मस्थयोः तत्त्वान्यत्वाभ्यामिविच्चनीययोः स्वसंवेद्ययोः सद्भावमात्रेणाचिन्त्यशक्तित्वात् व्याकर्ताऽ-व्याकृतयोः।

83

परिपूर्णत्वे दृष्टान्तमाह—आकाश्चविति । तस्य विचित्रकार्यहेतुत्वे हेतुमाह—अनन्तेति । सर्वस्यात्मेति सम्बन्धः । योऽसावाकाशनामा परमेश्वरो मायावो स नामकायोरव्याकृतयोरचिन्त्यशक्ति-त्वाद्वयाकर्ता आकाशो वै नाम नामकायोनिर्वहितेत्यादिश्चतेरित्याह—स्वात्मविलक्षणयोनिमक्षपयो-र्वगद्वीजभूतयोः स्वात्मस्थयोस्तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वचनीययोः स्वसंवेद्ययोः सद्भावमात्रेणाचिन्त्यशक्ति-त्वाद्वयाकर्ताऽव्याकृतयोः ॥ १८ ॥

१६

ते नामक्ष्ये अव्याकृते सतो व्याक्तियमाणे तस्मादेतस्मादात्मन आकाशनामाकृती संवृत्ते। तयोः स्वातन्त्रयं व्यावर्त्त्यति—स्वात्मस्थयोरिति। तयोः साधकं साक्षिचैतन्यमित्याह—स्वसंवेद्ययोरिति। स्वगतिवकारव्यतिरेकेण संनिधमात्रेण व्याकर्तृत्वे हेतुमाह—अविन्त्येति। अनिभव्यक्तयोर्नामकृत्वे स्वगतिवकारव्यतिरेकेण संनिधमात्रेण व्याकर्तृत्वे हेतुमाह—अविन्त्येति। अनिभव्यक्तयोर्नामकृते दिति। स्वगतिवक्तियाश्च ह्याह—ते नामकृपे इति। एतेन 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतं इति वाक्यस्यार्थो दिशतो भवतीत्याह—तच्चाकाशाख्यं भूतमनेन प्रकारेण परमात्मनः सम्भूतम्। सम्भूतशब्दप्राप्तां परिणामशङ्कां व्यावर्त्त्यतुं दृष्टान्तमाह—प्रसन्नात्सिललान्मलम्ब फेनम्। सलिलव्यितरेकेणादर्श्वनात् । सिलले दृष्टेऽपि फेनस्यादृष्टेरित्यर्थः। परमात्मनो नामकृपाभ्यां असंस्पृष्टत्वं दृष्टान्तेन साधयित—सिललं तु स्वच्छम् अन्यत्फेनान्मलक्ष्यात्। एवं परमात्मा नामकृपाभ्यामन्यः फेनस्थानीयाभ्यां शुद्धः प्रसन्नस्तद्विलक्षणः। परस्य ताभ्यामन्यत्वे नैसिर्गिकेणागन्तुकेन च दोषेणासंस्पर्शात्ताभ्यां जडाभ्यां विलक्षणत्वेनाजडबोधात्मत्वं सिद्ध-

२०

38

१. य आत्मा सर्वान्तर:-पा.

रूपाभ्यामन्यः फेनस्थानीयाभ्यां, शुद्धः प्रसन्नस्तद्विलक्षणः । ते नामरूपे अव्याकृते सती व्याक्रियमाणे फेनस्थानीये आकाशनामाकृती संवृत्ते ॥ १९ ॥

ततोऽपि स्थूलभावमापद्यमाने नामरूपे व्याक्रियमाणे वायुभावमापद्येते, ततोऽप्यिग्नभावम्, अग्नेरव्भावं, ततः पृथिवीभावम्—इत्येवंक्रमेण पूर्वपूर्वभावस्योत्तरोत्तरानुप्रवेशेन पश्च महाभूतानि पृथिव्यन्तान्युत्पन्नानि । ततः पश्चमहाभूतगुणविशिष्टा पृथिवी ।
पृथिव्याश्च पश्चात्मिका ब्रीहियवाद्या ओषधयो जायन्ते । ताभ्यो सक्षिताभ्यो लोहितं,
शुकं च स्त्रीपुसश्चरीरसम्बन्धि जायते । तदुभयमृतुकालऽविद्याप्रयुक्तकामखजनिर्मथनोद्भूतं
मन्त्रसंस्कृत गर्भाशये निषिच्यते । तत् स्वयोनिरसानुप्रवेशेन विवर्धमानं गर्भीभूतं नवमे,
दशमे वा मासि जायते ।। २०॥

2

तन्जातं लब्धनामाकृतिकं जातकमीदिभिर्मन्त्रसंस्कृतं पुनःउपनयनसंस्कारयोगेन व्रह्मवारिसंज्ञं भवति । तदेव व्यारिसंज्ञं भवति । तदेव वनस्थसस्कारेण तापससंज्ञं भवति । तदेव क्रियाविनिवृत्तिनिमित्तसंस्कारेण परिवार्ट्संज्ञं भवति । इत्येवं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरम् ॥ २१ ॥

१२

मित्याह—शुद्ध इति ॥ पूर्वस्य वाक्यस्यार्थमन्द्याकाशाद्वायुरित्यस्यार्थमाह—ते नामरूपे अव्याकृते सतो व्याक्रियमाणे फेनस्थानीये आकाशनामाकृती संवृत्ते ॥ १९ ॥

वायोरग्निरग्नेरापोऽद्भ्यः पृथिवीति वाक्यत्रयस्यार्थं संगृह्णाति—

99

ततोऽपि स्थूलभावमापद्यमाने नामरूपे व्याक्तियमाणे वायुभावमापद्येते । ततोऽप्यिग्नभावम् अग्नेरब्भावं ततः पृथिवीभाविमित । सूक्ष्मभूतोत्पित्तिक्रमेण स्थूलभूतानामुत्पित्तमत्र विवक्षितामुपसंह रित—एवं क्रमेण पूर्वपूर्वस्योत्तरोरानुप्रवेद्येत पंचभूतानि पृथिव्यन्तान्युत्पन्नानि । उत्तरिस्मन्नुत्तरिस्मन्भूते पूर्वस्य पूर्वस्य भूतस्यानुप्रवेद्येन पञ्चानां भूतानामन्तिमा पृथिवी शब्दस्पर्शरूपरसगन्वगुणविशिष्टा निष्पन्नत्याह—ततः पञ्चमहाभूतगुणविशिष्टा पृथिवो । पृथिव्याद्य पञ्चात्मक्यो वोहियवाद्या ओषध्यो जायन्ते । पृथिव्या ओषध्य इत्यस्यार्थमाह—पृथिव्याद्यति । ओषधीभ्योऽन्नित्यस्यार्थमाह—ताभ्यो भिन्नताभ्यो लोहितं शुक्कञ्च स्त्रीपुंशरीरसम्बन्धि जायते । अन्नात् पुरुष इत्यस्यार्थं कथर्यात—तदुभय-मृतुकालेऽविद्याप्रयुक्तकामखजिनम्थनोद्भृतं मन्त्रसंस्कृतं गर्माशये निष्वच्यते । तत्स्वयोनिरसानुप्रवेदेन वर्धमानं गर्भीभूतं दशमे नवमे वा मासि जायते । अविद्याप्रयुक्तः कामखजो मन्था तस्य निर्मथना-दुद्भूतम् । "गर्भं धेहि सिनीवालि गर्भं धेहि पृथुष्टुक" इत्यादिमन्त्रसंस्कृतं भवतीत्याह—तदिति ।।२०।।

40

एवं सृष्टिक्रममुपोद्घातरूपेणोक्तवा यदुक्तं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरमिति तदिदानीं दर्शयति—

38

तज्जातं लब्धनामाकृतिकं जातकर्मादिसंस्कृतं पुनरुपनयनसंस्कारयोगेन ब्रह्मचारिसंज्ञं भवति । तदेव वनस्थसंस्कारेण तापससंज्ञं भवति । इत्येवं त्वत्तो भिन्नं भिन्नजात्यन्वय-संस्कारं शरीरम् । भिन्नजात्यन्वयसंस्कारं शरीरमिति शेषः ॥ २१ ॥

मनश्चेन्द्रियाणि च नामरूपात्मकान्येव, "अन्नमयं हि सोम्य मनः" इत्यादि-श्रुतिभ्यः ॥ २२ ॥

कथं चाहं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारवर्जित इत्येतच्छृणु—योऽसौ नामरूपयोव्यिकती नामरूपविलक्षणः, स एव नामरूपे व्याक्ववन् -सृष्ट्वेदं शरीरं स्वयं संसारधर्मवर्जितो नामरूप इह प्रविष्टोऽन्यैरदृष्टः स्वयं पश्यन्, तथाऽश्रुतः शृण्वन्, अमतो मन्वानः, अविज्ञातो विज्ञानन्, "सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरो नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदास्ते" इत्यस्मिन्नथे श्रुतयः सहस्रशः—"तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्", "अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्", "स एष इह प्रविष्टः", 'एष त आत्मा", "स एतमेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्यत", "एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा", "सेयं देवतैक्षत हन्ताहमि-मास्तिस्रो देवताः" "अशरीरं शरीरेषु" इत्याद्याः ॥ २३ ॥

स्थूलशरीराभिमानादेवं शिष्यं व्युत्थाप्य सूक्ष्मशरीरादिप व्युत्थापयित<del> मनश्चेति ।</del> मनश्चेन्द्रियाणि च नामरूपात्मकान्येव ''अन्नमयं हि सोम्य मन'' इत्यादिश्रुतिभ्यः ।

मन आदिरात्मा न भवति भौतिकत्वाद् घटवदित्यभिष्ठत्य भौतिकत्वं साधयति । 'अन्नमयं हि सोम्य मन' इत्यादिश्रुतिभ्यः ॥ २२ ॥

द्वितीयं चोद्यमन् व निरस्यति—

कथ चाहं भिन्नजात्यन्वयसंस्कारवर्जित इत्येतच्छृणु । परमात्मा नामरूपयोर्व्याकर्ता नामरूपाभ्यां विलक्षणो नामरूपे व्याकुर्वन्व्याकृताभ्यां नामरूपाभ्यां सृष्टे शरीरे स्वयं स्रष्टा नामरूपात्मके तस्मिन् जीवभावेन प्रविष्टः सर्वैः संसारधर्मैर्जातकर्मादिभिर्विजितः । परस्य तदभावात्तस्यैव जीवत्वात्तस्मिन्नि-वास्मिन्निनित्वयोगादित्याह—

योऽसौ नामरूपयोर्ध्याकर्ता नामरूपविलक्षणः स एष नामरूपे व्याकुर्वन्सृब्द्वेदं शरीरं स्वयं संसार-धर्मविजितो नामरूप इह प्रविष्टोऽन्येरदृष्टः स्वयं पश्यन् तथाऽश्रुतः श्रुण्वन् अमतो मन्वानः अविज्ञातो विजानन् सर्वाणि रूपाणि विज्ञित्य धीरो नामानि कृत्वाऽभिवदन् यदास्ते, इत्येतस्मिन्नर्थे श्रुतयः सहस्रशः 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्' 'अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्, 'स एष इह प्रविष्टः', 'एष त आत्मा', 'स एतमेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्यत', 'एष सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते' 'सेयं देवतैक्षत हन्ताहिमिमास्तिस्रो देवताः, अशरोरं शरीरेष्वित्याद्याः।

परमात्मा चेदिह शरीरे नामरूपात्मके प्रविष्टस्तीह िकिमिति सबैँनीपलभ्यते । नीडप्रविष्टशकुनि-विदिखाशङ्क्र्य अहष्टो द्रष्टाऽश्रुतः श्रोताऽमतो मन्ता अविज्ञातो विज्ञातेति श्रुत्यर्थं दर्शयति—अन्यौरित । तत्रैव श्रुत्यन्तरं पठिति—सर्वाणीति । विचित्य निर्माय धीरः सर्वज्ञो नामानि च तेषां कृत्वा जीवभावमापन्त्रोऽभिवदन्यदास्ते यो वर्तते तं विद्वानमृतो भवतीति सम्बन्धः । परेणाव्याप्तदेशाभावात्तस्य प्रवेशो न सिद्धचतीत्याशङ्क्र्य यथा व्यापकस्याप्याकाशस्य जले प्रतिबिम्बभावेन प्रवेशोऽनुभवित्यद्वस्तथा परस्याप्यात्मनोऽविद्यातत्कार्येषु प्रतिबिम्बभाव एव प्रवेशो नानाश्रुतिस्मृतिसिद्धो नापलापमहंतीत्याह अस्मिन्निति ॥ २३ ॥

32

25

30

| ११० ०१५सताहरू।                                                                                                                                                                                   |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| स्पृतयोऽपि—"आत्मैव देवताः सर्वाः", "नवद्वारे पुरे देही", "क्षेत्रज्ञं चापि                                                                                                                       |             |
| मां विदि", "समं सर्वेष भतेष", "उपदृष्टाइनमन्ता च" "उत्तमः प्रुष्टन्वन्यः", "अवागिः                                                                                                               | अधिक        |
| शरीरेषु" इत्याद्याः । तस्मोन्जात्यन्वयसंस्कारवर्जितस्त्वमिति सिद्धम् ॥ २४ ॥                                                                                                                      | 0           |
| स यदि त्रूयात्—अन्य एवाहमज्ञः सुखी दुःखी बद्धः संसारी, अन्योऽसौ                                                                                                                                  | 8           |
| मद्भिलक्षणोऽसंसारी देवः, तमहं बल्युपहारनमस्कारादिभिर्वणिश्रमकर्मभिश्वाराध्य संसार-                                                                                                               | ACCUMENTS.  |
| सागरादु त्तितीर्षरिस्म – कथमहं स एव १ इति ॥ २५ ॥                                                                                                                                                 | TO PILE     |
| आचार्यो त्र्यात्—नैवं सोम्य, प्रतिपत्तुमहिसि-प्रतिषिद्धत्वाद्धेदप्रतिपत्तेः।                                                                                                                     | 1 it bits   |
| कथं प्रतिषिद्धा मेदप्रतिपत्तिरित्यत आह—'अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेद",                                                                                                                         | P7177       |
| "ब्रह्म तं प्रादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद", "मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव                                                                                                             | 15-FIR      |
| पश्यित र इत्येवमाद्याः ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                    | PIPH        |
| एता एव श्रुतयो मेदप्रतिपत्तेः संसारगमनं दर्शयन्ति ॥ २७ ॥                                                                                                                                         | POTIF       |
| अभेदप्रतिपत्तेश्व मोक्षं दर्शयन्ति सहस्रशः। ''स आत्मा तत्त्वमसि'' इति                                                                                                                            | १२          |
| परमात्मभावं विधाय ''आचार्यवान पुरुषो वेद'' इत्युक्त्वा 'तस्य तावदेव चिर्म्'                                                                                                                      | 10308       |
| इति मोक्षं दश्चरन्ति अभेदिवज्ञानादेव । सत्याभिसन्धस्यातस्करस्येव दाहाद्यभावदृष्टान्तेन                                                                                                           | म्बर्क स्वी |
| स्मृतयोऽपि—'बात्मैव देवताः सर्वा' 'नवद्वारे पुरे देही', 'क्षेत्रज्ञं चाषि मां विद्धि', 'समं सर्वेषु                                                                                              | 9           |
| भूतेषु', 'उपद्रष्टाऽनुमन्ता च', 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः 'अशरीरं शरीरेषु' इत्याद्याः । तस्मात् जात्यन्वय-                                                                                          | १६          |
| संस्कारविजतस्त्वं इति सिद्धम् ।                                                                                                                                                                  | र्गणक्रकारो |
| परस्यैवात्मनो जीवभावे श्रुतिस्मृतिसिद्धे फलितमाह—तस्मात् जात्यन्वयसंस्कारर्वाजतस्त्व-<br>मिति सिद्धम् ॥ २४ ॥                                                                                     | furrie      |
| परमात्माभेदोपदेशेन जीवस्य संसारवर्जितत्वमुक्तम् । तत्र स्वानुभवविरोधं शङ्कते—स यदि                                                                                                               | 20          |
| ब्रयात् अन्य एवाहमज्ञः सुखी दुःखी बद्धः संसारी अन्योऽसौ मद्विलक्षणः असंसारी देवस्तमहं बल्युपहार-                                                                                                 | dis N       |
| निमस्कारादिभिर्वणिश्रमकर्मभिर्वचाराध्य संसारसागरादुत्तितीर्षुरस्मि कथमहं स एवेति ।                                                                                                               | लामेंबोजल   |
| कथं र्ताह तव संसारनिवृत्तिरित्याशङ्क्ष्याह—तमहमिति । अभेदप्रतिपत्त्या संसारनिवृत्तिस्तु न<br>सिद्धचित स्वप्रतिपत्तिविरुद्धत्वादिति निगमयति—कथिमिति ॥ २५ ॥                                        | 78          |
| जीवेश्वरयोरन्यत्वं प्रतिपत्तुमयुक्तमिति परिहरति—आचार्यो ब्रूयात्—नैवं सोम्य, प्रतिपत्तुमहंसि,                                                                                                    | 70          |
| कथंप्रतिषिद्धत्वाद्भेदप्रतिपत्तेः। कथं प्रतिषिद्धा भेदप्रतिपत्तिरित्यत आह-अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न                                                                                               | FEI STEN    |
| स वेद, ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद, मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति इत्येवमाद्याः।                                                                                    | Ti di       |
| यत् भेदप्रतिपत्तेरुक्तं प्रतिषिद्धत्वं तत्प्रश्नद्वारा प्रकटयति—कथं प्रतिषिद्धा भेदप्रतिपत्तिरिति                                                                                                | 70          |
| चेत्तत्राह - अन्योऽसावन्योऽहमस्मि न स वेद' यथा पशुः। 'ब्रह्मतम् परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद मृत्योः                                                                                        | og ski      |
| स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यित इत्येवमाद्याः श्रुतयो भेदप्रतिपत्ति निषेधन्तीति सम्बन्धः ॥ २६ ॥<br>न केवलं भेदप्रतिपत्ति निषेधन्ति श्रुतयः किन्त्वनर्थहेतुत्वमि दर्शयन्तीत्याह—एता एव श्रुतयो | PERSON      |
| भेदप्रतिपत्तेः संसारगमनं दर्शयन्ति ॥ २७ ॥                                                                                                                                                        | 3:          |
| अभेदप्रतिपत्तेश्च मोक्षं दर्शयन्ति सहस्रशः 'स आत्मा तत्त्वमसी'ति परमात्मभावं विधाय आचार्यवान्पुरुषो वेदेत्युक्तवा तस्य तावदेव चिरमिति मोक्षं दर्शयन्ति अभेदविज्ञानादेव सत्याभिसन्ध-              | Bullman     |
| आचायवान्पुरुषा वदत्युक्तवा तस्य तावदव ाचरामात माक्ष दशयान्त अभदावज्ञानादव सत्याभिसन्ध-                                                                                                           |             |

संसाराभावं दर्शयन्ति । भेददर्शनादसत्याभिसन्धस्य संसारगमनं दर्शयन्ति तस्करस्येव दाहादिदृष्टान्तेन ''त इह व्याघो वा" इत्यादिना च ॥ २८ ॥

अभेददर्शनात् ''स स्वराड्भवति" इत्युक्त्वा, तद्विपरीतेन भेददर्शनेन संसारगमनं दर्शयन्ति—''अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यलोका भवन्ति"इति प्रतिशाखम् । तस्मान्मृषेवैवमवादीः ''ब्राह्मणपुत्रोऽदोऽन्वयः संसारी परमात्मविरुक्षणः" इति ॥ २९ ॥

8

तस्मात्—प्रतिषिद्धत्वाद्भेददर्श्वनस्य, भेदविषयत्वाच्च कर्मोपादानस्य, कर्मसाधन-त्वाच्च यज्ञोपवीतादेः कर्मसाधनोपादानस्य परमात्माभेदप्रतिपत्त्या प्रतिषेधः कृतो वेदितच्यः। कर्मणां तत्साधनानां च यज्ञोपवीतादीनां परमात्माऽभेदप्रतिपत्तिविरुद्धत्वात्, संसारिणो हि कर्माणि विधीयन्ते, तत्साधनानि च यज्ञोपवीतादीनि, च परमात्मनोऽ

=

स्यातस्करस्येव दाहाद्यभावदृष्टान्तेन संसाराभावं दर्शयन्ति । भेददर्शनादसत्याभिसन्धस्य संसारगमनं दर्शयन्ति तस्करस्येव दाहादिदृष्टान्तेन । अभेदप्रतिपत्तिरेव कर्त्तव्येत्यत्र हेतुमाह—अभेदप्रतिपत्तेरचेति । अभेदिवज्ञानादेव सत्याभिसंधस्यातस्करस्येव दाहाद्यभावदृष्टान्तेन संसाराभावं दर्शयन्ति । 'ऐतदात्म्य-मिदं सर्वं तत्सत्यमिति श्रुतेरैकात्म्यमेव सत्यं तत्र सन्धानदाद्यं यस्य तस्य संसाराभावमभेदिवज्ञानादेव दर्शयन्ति । पुरुषं सौम्य हस्तगृहीतमानयन्ति इत्याद्याः श्रुतयोऽतस्करस्य तप्तपरशुग्रहणे दाहाद्यभावदृष्टान्तेनेत्यर्थः । 'वाचारम्भरणं विकारो नामधेयमि'त्यादिश्रुतेरसत्यं मनुष्यत्वन्नाह्मणत्वादि, तदिभमन्यमानस्य परमात्मभेददर्शनात् ता एव श्रुतयः संसारं दर्शयन्तीत्याह—भेददर्शनादसत्याभिस्वस्य संसारगमनं दर्शयन्ति तस्करस्येव दाहादिदृष्टान्तेन । सुषुप्ते च सित सम्पद्य न विदुः सित सम्पत्स्यामह इत्यैक्यज्ञानाभावापराधेन 'त इह व्याद्यो वा' सिहो वेत्यादिना यद्यद्भवन्ति तदाभवन्तीति संसारगमनं दर्शयन्तीत्याह—त इह व्याद्यो वेत्यादिना ॥ २८॥

१२

१६

इतश्चाभेदप्रतिपत्तिरेव कर्त्तं व्येत्याह — प्रभेददर्शनात् स स्वराङ्भवतीत्युक्तवा तद्विपरोतेन भेददर्शनेन संसारगमनं दर्शयन्ति—अथ येऽन्यथातो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यलोका भवन्तीति प्रतिशाखम् । सर्वामु शाखास्वभेदप्रतिपत्त्या कैवल्यं सिद्धचतीत्युक्तत्वात्तिस्मन्नेवार्थे श्रुती-नामिस्त तात्पर्यमिति सूचयित — प्रतिशाखमिति । श्रुतीनामैक्ये तात्पर्ये सिद्धे फलितमाह — तस्मात् मृषवैवेवमवादीः ब्राह्मणपुत्रोऽदोन्वयः संसारी परमात्मविलक्षण इति ।। २९ ।।

20

परमात्मैक्यप्रतिपत्तौ च श्रुतितात्पर्ये सिद्धे सर्वकर्मतत्साधनसंन्यासोऽपि श्रुत्यभिप्रेतः सेत्स्यती-त्याह—तस्मात् प्रतिषिद्धत्याद्भे ददर्शनस्य भेदविषयत्वाच्च कर्मोपादानस्य कर्मसाधनत्वाच्च यज्ञो-पवीतादेः कर्मसाधनोपादानस्य परमात्माभेदप्रतिपत्त्या प्रतिषेधः कृतो वेदितव्यः कर्मणां तत्साधनानां च परमात्माभेदप्रतिपत्तिविषद्धत्वात् । 28

ज्ञ विद्वद्विषयत्वाच्च विद्याविरुद्धत्वेन त्याज्यत्विमत्याशङ्क्रचाह—संसारिणो हि कर्माणि विधोयन्ते

भेदद्र्शिनः । भेदद्र्शनमात्रेण च ततोऽन्यत्वम् ॥ ३०॥

यदि कर्माणि कतंच्यानि, न निविवर्तियिषितानि, कर्मसाधनासम्बन्धिनः कर्म-निमित्तजात्याश्रमाद्यसम्बन्धिनश्च, परमात्मनआत्मनैवाभेदप्रतिपत्तिं नावक्ष्यत्—"स आत्मा तत्त्वमसि" इत्येवमादिभिनिश्चितरूपैर्वाक्यैः। भेदप्रतिपत्तिनिन्दां च नाभ्य-धास्यत् ॥ ३१ ॥

8

"एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य", "अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन", 'अत्र स्तेनोऽस्तेनः"—इत्यादिना कर्मासम्बन्धिस्वरूपत्वं कर्मनिमित्तवणीद्यसम्बन्धरूपतां च नाम्यधास्यत्, कर्माणि च कर्मसाधनानि च यज्ञोपवीतादीनि यद्यपरितित्याजियिवितानिः, तस्मात्ससाधनं कर्म परित्यक्तव्यं ग्रुग्रुश्चुणा—परमात्माभेददर्शनविरोधात्—आत्मा च पर एव प्रतिपत्तव्यो यथाश्रुत्युक्तलक्षणः ॥ ३२ ॥

=

तत्साधनानि च यज्ञोपवीतादीनि न परमात्मनोऽभेदर्दाशनः। भेददर्शनमात्रेण च ततोऽन्यत्वम्। संसारिणोऽपि परमात्मनोऽनन्यत्वात्कथं कर्मविधिरित्याशङ्कथाह—भेददर्शनमात्रेणेति ।। ३०।।

१२

यत्तु परमात्मैक्यप्रतिपत्त्या कर्मणां तत्साधनानां च श्रुत्या प्रतिषेधः कृत इति तद्वचितरेकमुखेन प्रपञ्चयित—

यदि च कर्माणि कर्तांच्यानि न निविवर्तयिषितानि कर्मसाधनासम्बन्धिनः कर्मनिमित्तजात्या-श्रमाद्यसम्बन्धिनःच परमात्मनः आत्मनैवाभेदप्रतिपत्ति नावक्ष्यत्स आत्मा तत्त्वमसीत्येवमादिभिनि-दिचतरूपैविवयैः भेदप्रतिपत्तिनिन्दां च नाभ्यधास्यत् । किंच मृत्योः स मृत्युमाप्नोतीत्यादिना भेदप्रतिपत्ति-निन्दोच्यते सा च नाभिधीयेत यदि कर्माणि तत्साधनानि च न त्याजयितुमिष्टानि अतो भेदप्रति-पत्तिनिन्दादर्शनात्तानि तित्याजयिषितानीत्याह—भेदेति ॥ ३१ ॥

१६

एष नित्यो महिना ब्राह्मणस्य अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन अत्र स्तेनोऽस्तेन इत्यादिना कर्मासम्बन्धस्वस्यस्य कर्मनिमित्तवर्णाश्रमाद्यसम्बन्धरूपतां च नास्यधास्यत् कर्माणि च कर्म-साधनानि च यज्ञोपवीतादोनि यद्यपरितित्याजयिषितानि । तस्मात् ससाधनं कर्म परित्यक्तव्यं मुमक्षणा परमात्माभेददर्शनिवरोधात् आत्मा च पर एवेति प्रतिपत्तव्यः यथाश्रुत्युक्तलक्षणः ।

20

किञ्च कर्मभिरसम्बद्धत्वं कर्मनिमित्तैर्वणिश्रमादिभिश्चासम्बद्धत्वमात्मनोऽभिधीयते ततोऽपि कर्माणि तत्साधनानि च परित्याजियतुमिष्टानीत्याह—'एष' इत्यादिना । फलितं निगमयित तस्मा ससाधनं कर्म परित्यक्तव्यम् मुमुक्षुणा । तच्छव्दार्थमेव स्फोरयित—परमात्माऽभेददर्शन-विरोधात् । मुमुक्षुणा कर्तंव्यं परमात्माभेददर्शनमेव दर्शयित—ग्रात्मा च पर एव प्रतिपत्तव्यो यथाश्रत्युक्तलक्षणः ॥ ३२ ॥

28

स यदि ब्र्यात्—भगवन्, दद्यमाने छिद्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदनाः अश्वनायादिनिमित्तं च प्रत्यक्षं दुःखं मम । परश्चायमात्मा, "अयमात्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युविशोको विजिघत्सोऽपिपासः" सर्वसंसारधमीववर्जितः श्रूयते सर्वश्रुतिषु स्मृतिषु च । कथं तद्विलक्षणोऽनेकसंसारधर्मसंयुक्तः परमात्मानमात्मत्वेन मां च संसारिणं परमात्मत्वेनाग्निमिव शीतत्वेन प्रतिपद्येय १ संसारी च सन्, सर्वाभ्युद्यनिःश्रेयस-साधनेऽधिकृतः, अभ्युदयनिःश्रेयससाधनानि कर्माणि तत्साधनानि यद्वोपवीतादीनि कथं परित्यजेयम् १ इति ।। ३३ ॥

तं प्रति ब्र्यात्—यद्वोचो दद्यमाने छिद्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदनोपलभ्यते ममेति; तदसत्। कस्मात् ? द्यमाने च्छिद्यमान इव वृक्ष उपलब्धुरुपलभ्यमाने कर्मणि शरीरे दाहच्छेदवेदनाया उपलभ्यमानत्वाद्दाद्दादिसमानाश्रयेव वेदना। यत्र हि दाहश्छेदो वा क्रियते, तत्रैव व्यपदिशति दाहादिवेदनां लोकः, न वेदनां दाहाद्युपलब्धरीति। कथं ? क्र ते वेदनेति पृष्ट शिरसि मे वेदना, उरस्युद्र इति वा, यत्र दाहादिस्तत्रैव व्यपदिशति, न त्युलब्धरीति। यद्युपलब्धरि वेदना स्यात् वेदनानिमिन्नं वा दाहच्छेदादि, वेदना-श्रयत्वेनोपदिशेदाहाद्याश्रयवत्।। ३४।।

जीवपरमात्मानौ भिन्नौ विरुद्धत्वात् । पयः पावकवदित्यनुमानविरोधं शङ्कते—

स यदि ब्याद्भगवन्दह्यमाने चिछ्द्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदना अञ्चनावादिनिमित्तं च प्रत्यक्षं दुःखं मम । परव्यात्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युविद्योको विजिघत्सोऽपिपासः सर्वसंसारधर्म-विविज्ञितः श्रूयते सर्वश्रुतिषु स्मृतिषु च । कथं तिद्वलक्षणोऽनेकसंसारधर्मयुक्तः परमात्मानमात्मत्वेन मां च संसारिणं परमात्मत्वेनाग्निमिव शीतत्वेन प्रतिपद्येय । यदुक्तं सर्वकर्मणां तत्साधनानां च संन्यासः सिद्धचतीति तत्राह—संसारी च सन्सर्वाभ्युदयनिःश्रेयससाधनेऽधिकृतोऽभ्युदयनिःश्रेयससाधनानि कर्माणि तत्साधनानि च यज्ञोपवीतादीनि कथं परित्यजेयमिति ॥ ३३ ॥

तत्रानुमानं हेत्वसिद्धचा दूषियतुमुपक्रमते—तं प्रित ब्रूयात् यदबोचो दह्यमाने छिद्यमाने वा देहे प्रत्यक्षा वेदनोपलभ्यते ममेति तदसत्। कस्मात् दह्यमाने छिद्यमान इव वृक्ष उपलब्ध्रुरपलभ्यमाने कर्मण शरीरे दाहच्छेदवेदनाया उपलभ्यमानत्वात् दाहादिसमानाश्रयैव वेदना। यथा वृक्षे दह्यमाने छिद्यमाने च दृश्यमाने तिस्मन्नेव द्रष्ट्र्ट्टश्विकर्मणि दाहछेदौ तत्प्रयुक्तक्लेशप्रतीतिश्च तत्रैव दृष्टा। तथैव देहे दह्यमाने छिद्यमाने चोपलभ्यमाने दाहादिसमानाश्रयैव दाहादिवेदना देहनिष्ठा तद्वेदनायाः शरीरे दृश्यत्वात्। अतोऽनात्मिन वेदनोपलिब्धिरत्यर्थः। दाहादिवेदनाया दाहादिसमानाश्रयत्वमेव लोक-व्यपदेशवशेन विशदयति —यत्र हि दाहः छेदो वा क्रियते तत्रैव व्यपदिशति दाहादिवेदनां लोको न दाहाद्युवलब्धरोति। तमेव लोकव्यपदेशं प्रश्नद्वारेण प्रकटयति—कथम्। वव ते वेदनेति पृष्टः शिरिस मे वेदनोरस्युदर इति वा यत्र दाहादिस्तत्रैव व्यपदिशति नोपलब्धरोति। कर्मकारकगतत्वेन वेदना अद्दर्यमानत्वान्नोपलब्ध्रुवेदनावन्त्वमित्युक्तम्। तत्रैव युक्त्यन्तरमाह—यद्युवलब्धरि वेदना स्यात् वेदनानिमत्तं वा दाहच्छेदादि वेदनाश्रयत्वेनोपदिशत् दाहाद्याश्रयवत्।

8

2

१२

१६

20

२४

26

| स्वयं च नोपल्भ्येत, चक्षुर्गतरूपवत् । तस्मादाहच्छेदादिसमानाश्रयत्वेनोपल-                                                                                                                         |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| भ्यमानत्वाद्दाहादिवत्कर्मभूतेव वेदना । भावरूपत्वाच्च साश्रया तण्डुलपाकवत् । वेदना-                                                                                                               |               |
| समानाश्रय एव तत्संस्कारः स्युतिसमानकाल एवीपलम्यमानत्वात्, वेदनाविषयः                                                                                                                             | THE PL        |
| तिनिमित्तविषयश्च द्वेषोऽपि संस्कारसमानाश्रय एव । तथा चोक्तम्—                                                                                                                                    | 8             |
| "रूपसंस्कारतुल्याधी रागद्वेषो भयं च यत्                                                                                                                                                          | 19) F) P      |
| गृद्यते धीश्रयं तस्माज्ज्ञाता जुद्धोऽभयः सदा" ॥ ३५ ॥                                                                                                                                             | RITAS         |
| किमाश्रयाः पुना रूपसंस्कारादय इति ? उच्यते—यत्र कामादयः। क                                                                                                                                       | vin isa       |
| पुनस्ते कामादयः ? "कामः संकल्पो विचिकित्सा" इत्यादिश्रुतेर्बुद्धावेव । तत्रैव रूपादि-                                                                                                            | 2             |
| संस्कारादयोऽपि, "कस्मिन्तु रूपाणि प्रतिष्ठितानीति हृद्ये" इति श्रुतेः। "कामा येऽस्य                                                                                                              | e in          |
| हृदि श्रिताः", ''तीणों हि तदा सर्वाञ्छोकान् हृदयस्य", ''असङ्गो ह्ययम्'',                                                                                                                         | is fine       |
| तदा वेदनाश्रयत्वेनोपलब्बारमुपदिशेत्। यथा दाहाद्याश्रयं देहमुपदिशति न च तथा लोकस्य                                                                                                                | एको ग         |
| व्यपदेशो दृश्यत इत्यर्थः ॥ ३४ ॥                                                                                                                                                                  | 85            |
| इतोऽपि नोपलब्धृगता वेदना सिद्धचतीत्याह्—                                                                                                                                                         |               |
| स्वयं च नोपलभ्येत। यथा चक्षुर्गंतं रूपं तेनैव चक्षुषा न गृह्यते । तथाऽऽत्मगता चेद्वेदना नैवा-                                                                                                    | Conference of |
| त्मनोपलभ्येत । कर्तृत्वकर्मत्वयोरेकत्रानुपपत्तेरित्यर्थः । आत्मनो वेदनाश्रयत्वासंभवमुपसंहरति—<br>तस्माद्दाहच्छेदादिसमानाश्रयत्वेनोपलभ्यमानत्वाद्दाहादिवत्कर्मभूतैव वेदना । आत्मा वेदनाश्रयो न    | १६            |
| भवति किन्तु निराश्रयैव वेदनेत्याशङ्क्ष्य क्रियात्वात्तस्याः साश्रयत्वं, पाकादिवदित्याह—भावरूप-                                                                                                   | 39            |
| त्वाच्च साश्रया तण्डुलपाकवत् । अनादिसन्ततिपतितपूर्वक्षणस्यैव वासनात्वात्तस्या न किञ्चदाश्रयोऽ-                                                                                                   |               |
| स्तीत्याशङ्क्रचाह—वेदनासमानाश्रय एव तत्संस्कारः स्मृतिसमानकाल एवोपलभ्यमानत्वाद्वेदनाविषय-                                                                                                        | 15 lell mil   |
| स्तित्रिमित्तविषयःच द्वेषोऽपि संस्कारसमानाश्रय एव । तत्समानाश्रयत्तत्संस्कारानभ्युपगमे वेदनानु-                                                                                                  | 20            |
| सन्धानासंभवप्रसक्तिरित्यर्थः । वेदनायाः स्वसंवेद्यत्वात्तत्संस्कारो नास्तीत्याशङ्क्र्याह—स्मृतीति ।<br>दुःखादिवेदना स्वव्यतिरिक्तसंविदो विषयः स्मृतितुल्यकाल एवोपलभ्यमानत्वात् घटादिवदित्यर्थः । |               |
| यथा द्वेषस्य निराश्रयत्वं तथा संस्कारस्यापीत्याशङ्काश्चाह—तिमित्तेति । तस्या वेदनाया यिन्निमत्तं                                                                                                 | 100           |
| दाहादि तद्विषयो द्वेषोऽिप संस्कारेण तुल्याश्रय एव । तस्माद् द्वेषादेरन्तःकरणनिष्ठत्वादात्मा शुद्धः                                                                                               | 28            |
| सिद्धचतीत्यर्थः । उक्तेऽर्थे पद्यभागगतं वाक्यमुदाहरति—तथा चोक्तम्—रूपसंस्कारतुल्याधी राग-                                                                                                        |               |
| देषौ भयं च यत्। गृह्यते धीश्रयं तस्माज्ज्ञाता शुद्धोऽभयः सदेति। नीलपीतार्दिरूपसंस्कारेण<br>तुल्य आधिराश्रयो ययोस्तौ रागद्वेषौ रूपसंस्कारतुल्याधी गृह्यते भयं च धीश्रयं बुद्धधाश्रयं              |               |
| गृह्यते यद्यस्मात्तस्माण्ज्ञाता सदा शुद्धोऽभयश्चेत्यर्थः ॥ ३५ ॥                                                                                                                                  | 25            |
| साधारण्येनानात्माश्रयत्वमुक्तं वेदनादीनामिदानीं प्रश्नपूर्वकं विशेषतो निर्दिशत्ति—                                                                                                               | 19            |
| किमाश्रयाः पुनः रूपसंस्कारादय इति । उच्यते । यत्र कामादयः । कामाद्याश्रयमपि प्रश्नद्वारा                                                                                                         |               |
| श्रुत्यवष्टमभेन स्पष्ट्यति—वव पुनस्ते कामादयः ? 'कामः संकल्पो विचिकित्सेत्यादि' श्र्तेः बुद्धावेव ।                                                                                              | S MIN         |
| बुद्धावेव रूपसंस्कारादीनामवस्थितत्वे प्रमाणमाह—तत्रैव रूपसंस्कारादयोऽपि 'कस्मिन्नु रूपाणि प्रतिष्ठितानीति हृदय' इति श्रुतेः । 'कामा येऽस्य हृदिश्रिता', 'तीणों हि तदा सर्वान् शोकान् हृदयस्य',   | ३२            |
| Grand Grand Grand Could Godden ,                                                                                                                                                                 |               |

28

#### गद्यभागः

"तद्वा अस्यैतद्तिच्छन्दाः" इत्यादिश्रुतिश्चतेभ्यःः "अविकार्योऽयम्रच्यते", "अनादित्वान्निर्गुण-त्वात्" इत्यादिभ्यः – इच्छाद्वेषादि च क्षेत्रस्यैव विषयस्य धर्मः, नात्मन इति – स्पृतिभ्यश्च कर्मस्थैवाशुद्धिः नात्मस्थेति ॥ ३६ ॥

अतो रूपादिसंस्काराद्यगुद्धिसम्बन्धाभावाद्य परस्मादात्मनो विलक्षणस्त्विमिति प्रत्यक्षादिविरोधाभावाद्यक्तं पर एवात्माऽहमिति प्रतिपत्तुम्, "तदात्मानमेवावेत् अहं ब्रह्मास्मीति", 'एकधैवाऽनुद्रष्टव्यम्", "अहमेवाधस्तात्", "आत्मैवाधस्तात्", 'सर्वमात्मानं पर्यत्", "यत्र त्वस्य सर्वमात्मैव", 'इदं सर्वं यदयमात्मा", 'स एषोऽकलः", अनन्तरो-ऽबाद्यः "अनन्तरमबाह्यम्", "सबाद्याभ्यन्तरो ह्यजः", "ब्रह्मवेदम्", "एतया द्वारा प्रापद्यत्", "प्रज्ञानस्य नामधेयानि", "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म", "तस्माद्वा एतस्मात्", 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविश्चत्", "एको देवः सर्वभूतेषु गृदः सर्वव्यापी", "अशरीरं शरीरेषु", "न जायते प्रियते वा विपश्चित्", "स्वप्नान्तं जागरितान्तम्", "स म आत्मेति विद्यात्",

असङ्गो ह्ययम् 'तद्वा अस्यैतदितिच्छन्दा' इत्यादिश्रुतिश्चतेभ्यः हृदि बृद्धौ श्रिता आश्रिता इत्यर्थः । १२ आत्मनः शुद्धत्वे प्रमाणमाह—तीर्णो हीति । हृदयस्य बृद्धेः सर्वाञ्छोकांस्तीर्णोऽतिक्रान्तो भवतीत्यर्थः । तदेतदस्यात्मनो रूपमितच्छन्दाः । दैर्घ्यं छान्दसं अतिच्छन्दा अतिकामं शुद्धानन्दत्वादित्यर्थः । अविकार्योऽयमुच्यते । अनादित्वाञ्चिर्गुणत्वादित्यादिस्मृतिभ्यश्चेति सम्बन्धः । श्रुतिभ्यः स्मृतिभ्यश्चातमा शुद्धश्चेदुच्यते कस्य तर्हि धर्मोऽग्निहोत्रादिरशुद्धिवेत्याशङ्क्ष्याह—इच्छेति । नात्मन इति कर्मस्थैवाशुद्धिर्ना१६
तमस्थेति । न करोति न लिप्यत इत्यादिस्मृतिभ्यो भातीति सम्बन्धः ॥ ३६ ॥

प्रकृतमुपसंहरित—अतो रूपसंस्काराद्यशुद्धिसम्बन्धाभावास परस्मादात्मनो विलक्षणस्त्विमित प्रत्यक्षादिविरोधाभावाद युक्तं परमात्माहमिति प्रतिपत्तम् । अभेदप्रतिपत्तौ प्रमाणमाह—'आत्मा-नमेवावेदहं ब्रह्मारिम', 'एकधैवानुद्रष्टव्यम्' 'अहमेवाधस्तात्' 'आत्मैवाधस्तात्' 'स एवाधस्तात्स उपिष्ट्रादि'ति परोक्षत्वेन भूम्नो निर्हेशात्तस्य परोक्षत्वाशङ्कां व्यावर्त्तयित—अहमेवेति । अहंकारस्यात्मत्त्वं वारयिति—आत्मैवेति । अधस्तादुपरिष्टादिति परिच्छिन्नत्वं परिहृत्य पूर्णत्वमाह—'सर्व-मात्मानं पश्येत्' । अविद्यावस्थायां कर्तृंकरणादिभेदो भाति विद्यावस्थायां तदृशंनं नास्तोत्याह—'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्' । ब्रह्मक्षत्रादिभेदस्यात्मव्यितरेकेणासत्त्वं दर्शयित—'इदं सर्वं यदयमात्मा' 'स एषोऽकलोऽमृत इति' । जीवस्य ब्रह्मत्वादिनीमाथर्वणश्रुतिमृदाहरित—'स एषोऽन्वन्तरोऽबाह्यः । अन्तर्वहिर्विभागशृन्यत्वमेकरसत्वं निर्दिशति—अनन्तरसबाह्यम् । कार्थकारणविभागविधुर्यं कथयित—सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । समस्तस्य वस्तुनो ब्रह्ममात्रत्वात्त्वतिरेकेण न किञ्चिदस्तोति सूचयित—ब्रह्मवेदम् । मूर्द्धन्यद्वारा शरीरं प्रविष्टस्य परस्यैन जीवभावान्न जीवब्रह्मभेदोऽस्तीत्याह—'एतया द्वारा प्रापद्यत' । यानि कानिचिन्नामानि तानि प्रज्ञानस्य ब्रह्मणो नामानीति सर्वात्मत्वं दर्शयित—'प्रज्ञानस्य नामधेयानि भवन्ति' । ब्रह्मविद्यप्नोति परमिति सूत्रितं ब्रह्म सत्यमित्यादिना लक्षितम् । तस्माद्वा एतस्मादित्यादिना ततः सृष्टिराकाशादेरुच्यते । तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविश्विति

83

१६

20

38

26

32

### उपदेशसाहस्री

"यस्तु सर्वाणि भूतानि", "तदेजति तन्नैजति", 'वेनस्तत्पश्यन्", ''तदेवाग्निः", "अहं मनुरभवं स्वर्थश्र", 'अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्", 'सदेव सोम्य", "तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वमिसि" इत्यादिश्रुतिभ्यः ॥ ३७ ॥

स्मृतिभ्यश्व ''पः प्राणिनः सर्व एव गुहाशयस्य", "आत्मैव देवताः", "नव-द्वारे पुरे", "समं सर्वेषु भूतेषु", विद्याविनयससंपन्ने", 'अविभक्तं विभक्तेषु", "वासुदेवः सर्वम्" इत्यादिभ्य एक एवात्मा परं ब्रह्म सर्वसंसारधर्मविनिर्मुक्तस्त्विमिति सिद्धम् ॥ ३८ ॥

स यदि ब्र्यात्—यदि 'भगवन् अनन्तरोऽवाद्यः सबाद्याभ्यन्तरो ह्यजः" कृत्स्नः प्रज्ञानघन एव, सैन्धवघनवदात्मा सर्वमूर्तिभेदवर्जित आकाशवदेकरसः, किमिदं दृश्यते, श्रूयते वा, साध्यं साधनं वा साधकश्चेति श्रुतिस्मृतिलोकप्रसिद्धं वादिशतविप्रतिपत्ति-विषयमिति ॥ ३९ ॥

आचार्यो ब्र्यात्—अविद्याकृतमेतद्यदिदं दृश्यते, श्रूयते वा, साध्यं साधनं साधकं साधकं

च सृष्टे जगित स्रष्टुरेवाविकृतस्य परस्य जीवभावेन प्रवेशो निर्दिश्यते । तेन जीवब्रह्मणोर्न भेदोऽ-स्तीत्याह—सत्यं ज्ञानमनन्तम् । तस्माद्वा एतस्मात्' । 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत् । तत्रैव श्रुत्यन्तर-माह—'एको देवः सर्वभूतेषु' । 'अशरीरम् शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम्', महान्तं विभुमात्मानम्, मत्वा धीरो हर्षशोकौ जहातीति सम्बन्धः । जन्ममरणादिशून्यत्वेन कूटस्थमाह—न जायते स्त्रियते वा । स्वप्नान्तं जागरितान्तम् । स्वप्नान्तं स्वप्नस्वरूपम् । जागरितान्तं जागरस्वरूपम् यः पश्यिति, तं महान्तं मत्वा हर्षशोकौ जहातीति पूर्ववत् । 'स म आत्मेति विद्यात्' । 'यस्तु सर्वाणि भूतानि', 'तदेजित तन्नैजित' 'वेनस्तत्पश्यन् विश्वा भुवनानि विद्वान्यत्र विश्वं भवन्त्येकनीडिम'त्यत्र वेनो नाम कान्तिमानपरिशुद्धश्चिद्रस्पणावस्थितो विद्वान्निगद्यते । तदेवाग्निस्तद्वायुरित्यादिना सर्वात्मत्यं दिशतम् । तद्धैतत्पश्यन्वृिषवीमदेवः प्रतिपेदे 'अहं मनुरभवं सूर्यश्च' । 'अन्तःप्रविष्टः शास्ता जनानाम्', 'सदेव सोम्येदमग्र आसोत्' । 'तत्सत्यम् स आत्मा तत्त्वमसीत्यादिश्रुतिभ्यः ॥ ३७॥

स्मृतिभ्यश्च-"पूः प्राणिनःसर्व एव गुहाशयस्य" 'आत्मैव देवताः'। 'नवद्वारे पुरे' 'समं सर्वेषु', 'विद्याविनयसम्पन्ने' 'अविभक्तं विभक्तेषु' 'वासुदेवः सर्व'मित्यादिभ्यः। सर्वप्राणिनो गुहाशयस्यात्मनः पूः पुरमित्यर्थः। श्रुतिस्मृतिसिद्धं ब्रह्मात्मैकत्वमुपसंहरति—एक एवात्मा परं ब्रह्म सर्वसंसारधर्म-विनिर्मक्तस्त्वमिति सिद्धम ।। ३८।।

उक्ते ब्रह्मात्मैकत्वे लौकिकवैदिकव्यवहारिवरोधमाशङ्कते—स यदि ब्र्यात्—'यदि भगवन् अनन्तरोऽबाह्यः', 'सबाह्याभ्यन्तरो ह्यज'ः 'क्रत्स्नः प्रज्ञानघन एव' 'सैन्थवघनवदात्मा सर्वपूर्तिभेद-विवर्जित'ः आकाशवदेकरसः किमिदम् तिह दृश्यते श्रूयते वा साध्यं साधनं साधकश्चेति श्रुतिस्मृति-लोकप्रसिद्धम् वादिशतविप्रतिपत्तिविषय इति ॥ ३९ ॥

पारमाधिकब्रह्मात्मैकत्वस्याविद्याकृतव्यवहारेण विरोधो नास्तीत्याह—आचार्यो ब्रूयात्— अविद्याकृतमेतद्यदिदं दृश्यते श्रूयते वा साध्यं साधनं साधकश्चेति परमार्थतस्त्वेक एवात्मा अविद्या-

#### गद्यभागः

कचन्द्रवत् । 'यत्र वा अन्यदिव स्यात्", ''यत्र हि द्वैतिमव भवति तदितर इतरं पश्यिति", 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति", ''अथ यत्रान्यत्पश्यत्यन्यच्छृणोत्यन्यद्वि- जानाति तदल्यम् ' 'अथ यदल्पं तन्मत्येष्' इति, ''वाचारम्भणं विकारो नामधेयम्", ''अनृतम्", ''अन्योऽसावन्योऽहम्" इति सेददर्शनिनन्दोपपत्तेरिवद्याकृतं द्वैतम् — ''एक- मेवाद्वितीयम्'', ''यत्रत्वस्य'', ''को मोहः कः शोकः'' इत्याद्येकत्वविधिश्रुतिभ्यश्चेति ॥४०॥

यद्येवं, भगवन्, किमर्थं श्रुत्या साध्यसाधनादिभेद उच्यते, उत्पत्तिः प्रलय-इचेति ? ॥ ४१ ॥ अविकासम्बद्धाः अविकासम्बद्धाः अविकासम्बद्धाः अविकासम्बद्धाः अविकासम्बद्धाः अविकासम्बद्धाः अविकास

अत्रोच्यते — अविद्यावत उपात्त्रशरीरादिभेदस्येष्टानिष्टयोगिनमात्मानं मन्यमान्य साधनैरेवेष्टानिष्टप्राप्तिपरिहारोपायविवेकमजानत इष्टप्राप्ति चानिष्टपरिहारं चेच्छतः शनैस्तद्विषयमज्ञानं निवर्तयत् शास्त्रम्, न साध्यसाधनादिभेदं विधनो, अनिष्टरूपः संसारो हि स इति । तद्भेददृष्टिमेवाविद्यां संसारम्लग्रुन्मूलयति उत्पत्तिप्रलयादि एक वोप-पत्तिप्रद्शनेन ॥ ४२ ॥

अविद्यायामुन्मूलितायां श्रुतिस्मृतिन्यायेभ्यः अनन्तरोऽबाह्यः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः

दृष्टेरनेकवदाभासते। तिमिरदृष्टेरनेकचन्द्रवत्। 'यत्र वा अन्यदिव स्यात्' 'यत्र हि द्वैतिमव भवति तिदितर इतरं पश्यिति'। 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति'। स्य यत्रान्यत्पश्यित अन्यच्छृणोति अन्यद्विजानाति तदैल्पम् अय यदल्पम् तन्मत्यंमिति, 'बाचारम्भणं विकारो नामध्यम्'। 'अन्योऽसावन्योऽहिम'ति भेददर्शनिनन्दोपपत्तेरविद्याकृतं द्वैतम् 'एकमेवाद्वितीयम्' 'यत्र त्वस्य', 'तत्र को मोहः कः शोक' दृत्याद्येकत्विविधश्रुतिभ्यश्चेति। उपार्थे

द्वैतस्याविद्याकृतत्वे श्रुतीरुदाहरति—यत्रेत्यादिना। तत्रैव श्रुतार्थापत्ति कथयति—एकमेवेति ॥४०॥ भेदस्याविद्याकृतत्वे कर्मकाण्डश्रुतेरविद्यमानसाध्यसाधनादिभेदवादिन्या मिथ्यार्थत्वेनाप्रामाण्यप्रसिक्त-रिति शङ्कते—यद्येवं भगवन् किमर्थं श्रुत्या साध्यसाधनादिभेद उच्यते उत्पत्तिः प्रलयश्चेति ।

सष्टित्राक्यस्य च प्रामाण्यान्यथानुपपत्त्या भेदस्य सत्यतेत्याह—उत्पत्तिः प्रलयश्चेति ॥ ४१ ॥

कर्मकाण्डश्रुतेः सृष्ट्यादिश्रुतेः प्रामाण्योपपत्ति दर्शयति—अन्नोच्यते । तत्र कर्मकाण्डाख्यं शास्त्रं तावत्प्रसिद्धभेदानुवादेन साध्यसाधनविषयाज्ञानमनिवर्त्तयत्प्रमाणम् । मिथ्याभूतस्याप्यर्थक्रियासामर्थ्यात्र तु भेदमवबोधयति तस्यानिष्ठत्वादित्याह—अविद्यावत उपात्तशरीरादिभेदस्येष्टानिष्ट्योगिनमात्मानं मन्यमानस्येष्टानिष्टशाप्तिपरिहारोपायविवेकमजानतः साधनैरेवेष्टशाप्तिमनिष्टिनवृत्ति चेच्छतः शनैस्ति द्विषयमज्ञानं निवर्तयच्छास्त्रं न साध्यसाधनादिभेदं विधत्ते । अनिष्टख्यः संसारो हि स इति । सम्प्रति सृष्ट्यादिवाक्यस्य तात्पर्यमाह—तद्भेददृष्टिमेवाविद्यां संसारमूलमुन्सूलयति उत्पत्तिप्रलयादि एकत्वो-पपत्तिप्रवर्शनेन । तज्जत्वात्तत्कृतत्वात्तरप्रतिष्ठितत्वाच्च तन्मात्रमित्युपपत्त्यभिधानव्याजेनैकत्वे तात्पर्या-दिदमपि सृष्ट्यादिवाक्यमविद्यामेवोन्मूलयतीत्यर्थः ॥ ४२ ॥

अस्तु सृष्ट्यादिश्रुतेरुपदिष्टनीतितोऽविद्यानिवर्तकत्वम् । तावता कि सिध्यति तत्राह—अविद्यायामुन्मूलितायां श्रुतिस्मृतिन्यायेभ्यः 'अनन्तरोऽबाह्यः', 'सबाह्याभ्यन्तरोह्यजः',

33

सैन्धवघनवत्प्रज्ञानघन एवैकरस आत्मा आकाशवत्परिपूर्ण इत्येवैका प्रज्ञा प्रतिष्ठिता परमार्थदर्शिनो भवति, न साध्यसाधनीत्पत्तिप्रलयादिमेदेनाशुद्धिगन्धोऽप्युपपद्यते ॥४३॥

तच्चैतत्परमार्थदर्शनं प्रतिपत्तुमिच्छता वर्णाश्रमाद्यभिमानकृतपाङ्करूपपुत्रवित्त-लोकेषणादिभ्यो व्युत्थानं कर्तव्यं, सम्यक्ष्रत्ययविरोधात्तदिभमानस्य। भेददर्शनप्रतिषेधार्थोप-पत्तिश्रोपपद्यते । न ह्ये किस्मिन्नात्मन्यसंसारित्वबुद्धौ शास्त्रन्यायोत्पादितायां तद्विपरीता बुद्धिभवति । न ह्यग्नौ शीतत्वबुद्धिः, श्ररीरे वाऽजरामरणबुद्धिः। तस्मादिवद्याकार्यत्वात् सर्वकर्मणां तत्साधनानां च यज्ञोपबीतादीनां परमार्थदर्शननिष्ठेन त्यागः कर्तव्यः ॥४४॥

# ॥ अथ कूटस्थाद्यात्मबोधप्रकरणम् ॥२॥

सुखमासीनं त्राह्मणं ब्रह्मनिष्ठं कश्चिद्ब्रह्मचारी जन्ममरणलक्षणात् संसारान्नि-र्विण्णो सुमुक्षुविधिवदुपसन्नः प्रपच्छ-भगवन्, कथमहं संसारान्मोक्षिष्ये

'सैन्धवघनवत् प्रज्ञानघन एवँकरस आत्मा आकाशवत्परिपूर्ण' इत्येवैका प्रज्ञा प्रतिष्ठिता परमार्थ-दिश्चनो भवति । न साध्यसाधनोत्पत्तिप्रलयादिभेदेनाशुद्धिगन्धोऽप्युपपद्यते ॥४३॥

यत्तु सर्वकर्मसंन्यासानुपपत्तिः इति तत्राभ्युदयकामस्य यद्यपि संन्यासानुपपित्तस्तथापि तत्त्विज्ञासुना सन्यासोऽवर्यं कर्त्तंव्य इत्याह—तच्चैतत्परमात्मदर्शनं प्रतिपत्नुमिच्छता वर्णाश्रमाद्यभिमानकृतपाङ्क्तरूपपृत्रवित्तलोक्षेषणाभ्यो व्युत्थानं कर्त्तंव्यम् । सभ्यक्प्रत्ययविरोधात्तदभिमानस्य । तच्चैतदिति । पञ्चभियंजमानजायापुत्रवित्तकर्मभिनिवृत्तं पाङ्क्तम् । किञ्च यदि पुत्रवित्तादिभेदाभिमानस्य सम्यग्धीविरोधित्वं तदा मृत्योः स मृत्युमाप्नोतीत्यादिप्रतिषेधस्यार्थंवत्वं युक्तम् । अन्यथा वैयर्थंप्रसङ्गात् । अतोऽवर्यं सम्यग्ज्ञानकामेन तद्विरुद्धाभिमानत्यागरूपः संन्यासः कर्त्तंव्य इत्याह—भेददर्शनप्रतिषेधार्थोपपित्तरच । भेदाकारदर्शनस्य प्रतिषेधः श्रुतिषु हश्यते । स च तत्त्वज्ञानकामेन सर्वकर्मसंन्यासे क्रियमाणे सत्युपपद्यते । तस्माज्ज्ञासुना संन्यासः कर्त्तंव्य इत्यर्थः । सम्यग्ज्ञानस्य कर्मसमुच्चितस्य मोक्षसाधनत्वान्न विहितत्यागो युक्तिमानित्याशङ्कृत्योपपित्तमेव प्रकटयित—तद्योक्किस्मिन्नात्मिन असंसारित्वबुद्धौ ज्ञास्त्रन्थायोत्पादितायां तद्विपरीता बुद्धिभवित । न ह्यग्नौ ज्ञीतबुद्धिः ज्ञिति वाऽजरामरणादिबुद्धिस्तस्मादिवद्याकार्यत्वात् सर्वकर्मणां तत्साधनानां च यज्ञोपवीतादीनां परमार्थदर्शननिष्ठेन त्यागः कर्तव्यः ।

विरुद्धयोः समुच्चयासम्भवं दृष्टान्तेन स्पष्टयित—नह्यग्नाविति । ज्ञानवतो मुक्तस्य फलात्मकः संन्यासो विधि विनापि सिध्यति । मुमुक्षोस्तु जिज्ञासोः साधनात्मकः ससाधनः सर्वकर्मत्यागो वैधः सिद्धो भवतीति उपसंहरित—तस्मादिति ॥ ४४॥

।। इति शिष्यानुशासनं नाम प्रथमं प्रकरणम् ।।

अथ कूटस्थाद्भयास्मवोधप्रकरणम् ॥२॥

शिष्यं देहद्वयाभिमानाद्वचुत्थाप्य ब्रह्मरूपमुपदिशता तद्विपरीतं अब्रह्मरूपमविद्याकृतमुक्तम् । इदानीं तदिवद्याकृतत्वं प्रपञ्चयितुं प्रकरणान्तरमवतारयन् प्रथमं प्रश्नमृत्थापयिति—सुखमासीनं बाह्मणं ब्रह्मिन्छं किश्चद्बह्मचारी जन्ममरणलक्षणात् संसारात् निर्विण्णो मुमुक्षुर्विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ—भगवन् कथमहं संसारान्मोक्षिष्ये।

8

YE

83

१६

20

38

35

श्वरीरेन्द्रियविषयवेदनावान् जागरिते दुःखमनुभवामि, तथा स्वप्नेऽनुभवामि, पुनः पुनः सुषुप्तिप्रतिपत्त्या विश्वम्य विश्वम्य जाग्रत्स्वप्नयोर्दुःखमनुभवामि—किमयमेव मम स्वभावः ? किंवाऽन्यस्वभावस्य सतो नैमित्तिकः ? इति । यदि अयमेव स्वभावः, न मे मोक्षाशाः; स्वभावस्यावर्जनीयत्वात् । अथ नैमित्तिकः, निमित्तपरिहारे स्यान्मो- क्षोपपत्तिः ॥४४॥

8

तं गुरुरुवाच-शृणु वत्स, न तवायं स्वभावः किंतु नैमित्तिकः ॥४६॥

इत्युक्तः शिष्य उवाच—किं निमित्तम् १ किं वा तस्य निवर्तकम् १ को वा मम स्वभावः १ यस्मित्रिमित्ते निवर्तिते नैमित्तिकाभावः रोगनिमित्तनिवृत्ताविव रोगी स्वभावं प्रतिपद्येयेति ॥४७॥

٦

गुरुरुवाच—अविद्या निमित्तंः विद्या तस्या निवर्तिका । अविद्यायां निवृत्तायां तिविभित्ताभावान्मोक्ष्यसे जन्ममरणलक्षणात्संसारात्, स्वप्नजाग्रद्दुःखं च नानुभविष्य-सीति ॥४८॥

35

शिष्य उवाच—का सा अविद्या ? किंविषया वा ? विद्या च काऽविद्यानिवर्तिका यया स्वभावं प्रतिपद्येय ? इति ॥४९॥

१६

नित्यमुक्तत्वादेव तव संसारसंस्पर्शाभावादनायासादेव मोक्षः स्यादित्याशङ्क्र्य स्वात्मन्यवस्थात्रयप्रतिपत्तेः संसारो भातीत्याह—शरीरेन्द्रियविषयवेदनावान् जागरिते दुःह्यमनुभवामि तथा स्वप्नेइनुभवामि च पुनः पुनः सुषुप्तिप्रतिपत्त्या विश्वम्य विश्वम्य प्रतीतसंसारनुवृत्त्या कथं मुक्तिरित्याशङ्क्र्य विकल्पयिति—किमयमेव मम स्वभावः कि वाडन्यस्वभावस्य सतो नैमित्तिकः इति । विकल्पद्वयेऽपि फलं कथयति—यदि स्वभावो न मे मोक्षाशा स्वभावस्यावर्जनीयत्वात् । अथ नैमित्तिको निमित्तपरिहारान्स्यात् मोक्षोपपत्तिः ॥ ४५ ॥

20

एवं शिष्येणोक्ते द्वितीयं पक्षमाचार्यः स्वीकरोति—तं गुरुख्वाच—श्रृणु वत्स, न तवायं स्वभावो, नैमित्तिकः ॥ ४६ ॥

28

इत्युक्तः शिष्य आह । कि निमित्तम्, कि वा तस्य निवर्तकम्, को वा मम स्वभावः यस्मि-न्निमित्तो निवर्तिते नैमित्तिकाभावे रोगनिमित्तनिवृत्ताविव रोगी स्वभावं प्रतिपद्येयेति ।

26

सप्तम्या निवर्यमेव विशिनष्टि—यस्मिन्नितः । तन्निवर्तकं किमिति सम्बन्धः ।। ४७ ।। प्राप्तप्रश्नत्रयस्योत्तरमाह—गुरुरवाच-अविद्या निमित्तम्, विद्या तस्या निर्वितका, अविद्यायां निवृत्तायां तिन्निमित्ताभावान्मोक्ष्यसे जन्ममरणलक्षणात्संसारात् । निमित्तं संसारस्येति शेषः । तन्निमित्ताभावा-दित्यत्र तच्छब्देन संसारो गृह्यते, कारणनिवृत्तौ कार्यनिवृत्तौरावश्यकत्वमभिप्रत्याह—स्वप्नजाग्रद्दुःखं च नानुभविष्यसीति ।। ४८ ।।

पुनरिप प्रश्नत्रयं दर्शयिति—शिष्य उवाच—का सा अविद्या किविषया वा, विद्या च का अविद्या-निर्वात्तका यया स्वभावं प्रतिपद्येवेति ॥ ४९ ॥ \$80

#### उपदेशसाहस्री

गुरुरुवाच-त्वं परमात्मानं सन्तमसंसारिणं संसार्यहमस्मीति विपरीतं प्रति-पद्यसे, अकर्तारं सन्तं कर्तेति, अभोक्तारं सन्तं भोक्तेति, विद्यमानं चाविद्यमानमिति—अहि ह्यमविद्या ॥५०॥ क्या इन्यान सती सीमिकः १ होता वर्षे वर्षे वर्षे । इन्यान १

शिष्य उवाच—यद्यपदं विद्यमानः, तथाऽपि न प मात्मा, कत त्वभोक्तृत्व-लक्षणः संसारी मम स्वभावः, प्रत्यक्षादिभिः प्रमाणैरनुभूयमानत्वात्—नाविद्यानिमित्तः, अविद्यायाः स्वात्मविषयात्वाजुपपत्तेः । अविद्या नामान्यस्मिन्नन्यभूमीध्यारीपणा--यथा प्रसिद्धं रजतं प्रसिद्धायां शक्तिकायाम्, यथा प्रसिद्धं पुरुषं स्थाणावध्यारोपयति, प्रसिद्धं वा स्थाणुं पुरुषे, नाप्रसिद्धं प्रसिद्धे, प्रसिद्धं वा अप्रसिद्धे । न चात्मन्यनात्मानमध्याः रोपयति, आत्मनोऽप्रसिद्धत्वातः, तथाऽऽत्मानमनात्मनि आत्मनोऽप्रसिद्धत्वादेव ॥ ४१॥

तं गुरुरुवाच-न, व्यभिचारात् । न हि, वत्स, प्रसिद्धं प्रसिद्धं एवाध्यारोपय-

नियमकत्वारंत तब संराटसंस्थानासारवायारह बन्दः हारा

तत्र कार्यद्वारेणाविद्यां दर्शयन्नात्मैव तस्या विषयस्तद्विद्यैव चात्मस्वभावमावेदयन्ती तन्निवित्त-केत्यप्रेत्य परिहरति—गुरुराह—त्वं परमात्मानं सन्तं असंसारिणं संसार्यहमस्मोति विपरीतं प्रतिपद्यसे अकर्तारं सन्तं कर्तेति अभोक्तारं सन्तं भोक्तेति विद्यमानं च अविद्यमानमिति इयमविद्या ॥ ५० ॥

मिथ्याज्ञानकारणभता अविद्येत्ययक्तम् । मिथ्याज्ञानातिरिकाविद्याभावादिति प्रमन्त्रानः <mark>शङ्कते – शिष्य आह । संसारोपादानत्वेन मिथ्याज्ञानातिरिक्ताविद्या सिद्धचतीत्याशङ्कचाह । – यद्यप्यहं अस्त्राह्य ।</mark> विद्यमानस्तथापि कर्न् त्वभोक्तत्वलक्षणः संसारो मम स्वभावः प्रत्यक्षादिप्रमाणैरनुभूयमानत्वात् नाविद्या-निमित्तः । संसारोऽविद्याप्रयुक्तो न भवति प्रामाणिकत्वादात्मवदित्यर्थः । किञ्चात्मनि संसारवचेदविद्यया अर्थः विद्यते तर्हि तस्याः स्वात्मभृतप्रत्यगात्मविषयत्वं वक्तव्यम् । तमविषयीकृत्य तत्र संसारसाधकत्वायोगात् । न च प्रत्यगात्मविषयत्वमविद्याया यज्यते । तथा च न तत्राविद्याकृतः संसारः सिध्यतीत्याह— अविद्यायाः स्वात्मविषयत्वानुषपत्तेः। तामेवानुपपत्ति दर्शयितुं अविद्यास्वरूपमनुवदत्ति-अविद्याना-मान्यस्मिन्नन्यधमाध्यारोपणा । सा च विषये विषयान्तरस्य भवतीत्युदाहरणाभ्यां साधयति—यथा प्रसिद्धं र मतं प्रिव्हायां चुक्तिकायां यथा प्रसिद्धं पुरुषं स्थाणावध्यारोपयति प्रसिद्धं वा स्थाणु पुरुषे । नाप्रसिद्धं प्रसिद्धं, प्रसिद्धं वा अप्रसिद्धे, शक्तिकायामध्यारोपयतीति सम्बन्धः । पुरुष इत्यत्रापि तथैव सम्बन्धः । व्यावर्यमंशं दर्शयति—नेत्यादिना । चकारेण नजनुकृष्यते । तत्रोभयत्रापि पूर्ववदेवान्वयः । विधिप्रतिषेधाभ्यां सामान्यन्यायं प्रदश्यात्मानात्मनोरितरेतराध्यारोपणासिद्धि फलितामुपन्यस्यति— न चात्मन्यनात्मानमध्यारोपयति आत्मनोऽप्रसिद्धत्वात् । तथाऽऽत्मानमनात्मनि आत्मनोऽप्रसिद्ध-त्वादेव अनात्मिन नाध्यारोपयतीति सम्बन्धः॥ ५१॥ वासभविष्यसीति ॥ ४८ ॥

प्रसिद्धस्यैव प्रसिद्धान्तरे अध्यासस्तस्य संस्कारसमुत्पन्नत्वादित्युक्तम् । प्रत्याह — गरराह—न, व्यभिचारात् । व्यभिचारमेव स्फोरयति—नहि वत्स, प्रसिद्धः प्रसिद्धः प्रसिद्धः

32

तीति नियन्तुं शक्यम् । आत्मन्यध्यारोपणद्रश्चनात् । गौरोऽहं, कृष्णोऽहमिति देहधर्भ-स्याहं त्र्ययिषये आस्मनि, अहंप्रत्ययविषयस्य च आत्मनः देहेऽयमहमस्मीति ॥ ५२॥

शिष्य आह—प्रसिद्ध एव तद्यात्माऽहंप्रत्ययविषयतया, देहश्रायमिति । तत्रैवं सति.
प्रसिद्धयोरेव देहात्मनोरितरेतराध्यारोपणा स्थाणुपुरुषयोः श्रुक्तिकारजतयोरिव । तत्र कं ४
विशेषमाश्रित्य भगवतोक्तं प्रसिद्धयोरितरेतराध्यारोपणेति नियन्तुं न शक्यत इति १ ॥ ॥

गुरुराह—शृणु सत्यं प्रसिद्धौ देहातमानौ । न तु स्थाणुपुरुषाविव विविक्तप्रत्ययविषयतया सर्वलोकप्रसिद्धौ । कथं तिहं ? नित्यमेव निरन्तराविविक्तप्रत्ययविषयतया प्रसिद्धौ । न हि—अयं देहः, अयमात्मा—इति विविक्ताभ्यां प्रत्ययाभ्यां द्रहात्मानौ गृह्णाति यतः कश्चित् । अत एव हि मोम्रुह्यते लोक आत्मानात्मविषये—
एवमात्मा, नैवमात्मेति इमं विश्लेषमाश्चित्य अवीचं नैवं नियन्तुं शक्यमिति ॥ ५४ ॥

एवाध्यारोपयतीति नियन्तुं शक्यम् । आत्मन्यध्यारोपणदर्शनात् । गौरोऽहम् कृष्णोऽहिमिति देहधर्मस्याहं-प्रत्ययविषये आत्मन्यहंप्रत्ययविषयस्य च देहे अयमहमस्मीति देहस्य तद्धर्माणां च गौरादीनामहंप्रत्य-यविषये तस्य च देहेऽध्यासो यथाऽनुभ्यते तथाऽन्तःकरणस्य तद्धर्माणां च कर्तृत्वादीनां चिदात्मिन तस्य चैतन्यस्य चान्तःकरणे अध्यासः सिध्यति । न हि प्रमीयमाणार्थसंस्कारोऽध्यासनिबन्धनम् । केवल-व्यतिरेकाभावादित्यर्थः ॥ ५२ ॥

हष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्वेषम्यमभिप्रत्य शङ्कते—शिष्य आह—प्रसिद्ध एव तह्यात्मा अहंप्रत्यय-विषयतया, देहश्चायमिति । आत्मनोऽहंप्रत्ययविषयत्वेन देहस्य चेदंकारास्पदत्वेन प्रसिद्धत्वे फलित-माह—तत्रैवं सित प्रसिद्धयोरेव देहात्मनोरितरेतराध्यारोपणा स्थाणुपुरुषयोः शुक्तिकारजतयोरिव । तत्र कं विशेषमाश्चित्य भगव नेक्तं प्रसिद्धयोरेवेतरेतराध्यारोपणेति नियन्तुं न शक्यत इति ।

हष्टान्ते प्रसिद्धस्यैव प्रसिद्धान्तरेऽध्यारोपणेति सिद्धे सत्याचार्यवचनं मूलविकलमनादेयमापन्न-मित्याह—नन्नेति । दार्ष्टान्तिके त्वहं विषयव्यतिरिक्तस्य चिद्धातोरप्रसिद्धत्वान्न तत्रान्तःकरणस्य तद्धर्मस्य वा कर्तृत्वादेरध्यासः सिध्यतोति भावः ॥ ५३ ॥

हष्टान्तवद्दार्ष्टान्तिकोपपत्तिमुपपादियतुमुपक्रमते—गुकराह—श्रुण, सत्यं प्रसिद्धौ देहात्मानौ नतु स्थाणुपुरुषाविव विविक्तप्रत्यविषयतया सर्वलोकप्रसिद्धौ। कथं तिह नित्यमेव निरन्तराविविक्त-प्रत्ययविषयतया (सर्वलोक) प्रसिद्धौ। न ह्ययं देहः अयमात्मेति विविक्ताभ्यां प्रत्ययाभ्यां देहात्मानौ गृह्णाति यतः किवत्। दृष्टान्ते देहात्मानौ सर्वलोकप्रसिद्धौ न तथा चिदात्मा-हङ्काराविति विशेषमाशङ्कथाह—सत्यमिति। विविक्तत्वेन देहात्मनोरप्रसिद्धत्वे कथं प्रसिद्धि-रभ्युपगम्यत इत्याशङ्कथाह—कथिमिति। देहात्मनोरविविक्तत्वेन प्रसिद्धिमेव प्रकटयित—नहीति। देहात्मनोरविविक्तत्वेनेव प्रसिद्धिरित्यत्र वादिभ्रान्ति लिङ्गत्वेन दर्शयित—अत एव हि मोमुह्यते लोकः आत्मानात्मविषये एवमात्मा नैवमात्मेति। इमं विशेषमाश्रित्यावोचं नैवं नियन्तुं शक्यिमिति।

यद्यपि गौरोऽहमित्यादौ पदार्थद्वयं प्रतिभाति तथापि भेदविशिष्टतया न भाति अन्यथा लोका-यतिकानां विवादाभावप्रसङ्गात् । अतो यथा तव भेदेनाप्रसिद्धेऽपि अहंकर्तरि गौरत्वाद्यध्यारोपः तथा ममापि चिदात्मन्यहंकारस्य तद्धर्माणां च कर्तृत्वादीनामध्यासो भविष्यतीति मन्वानः सन्नाह— इतीमनिति ॥ ५४ ॥

### उपदेशसाहस्री

नन्वविद्याध्यारोपितं यत्र यत्, तदसत् तत्र दृष्टम् यथा रजतं शुक्तिकायाम्, स्थाणौ पुरुषः, रज्ज्वां सपः, आकाशे तलमिलनत्विमत्यादि- तथा देहातमनोरिप नित्यमेव निरन्तराविविक्तप्रत्ययेनेतरेतराध्यारोपणा कृता स्यात्— तदितरेतरयोनित्य-मेवासक्त्वं स्यात्— यथा शुक्तिकादिष्वविद्याध्यारोपितानां रजतादीनां नित्यमेवात्य-न्तासक्त्वम्, तद्विपरीतानां च विपरीतेषु, तद्वदेहात्मनोरिवद्ययैवेतरेतराध्यारोपणा कृता स्यातः, तत्रैवं सित देहात्मनोरसक्त्वं प्रसज्येत— तच्चानिष्टम् वैनाशिकपक्षत्वात् । अथ तद्विपर्ययेण देह आत्मन्यविद्ययाध्यारोपितः, देहस्यात्मिन सित असक्त्वं प्रसज्येत, तच्चानिष्टम्, प्रत्यक्षादिविरोधात् । तस्मादेहात्मानौ नाविद्ययेतरेतरिसमन्नध्यारोपितौ । कथं तिर्दि? वेशस्तंभवित्रत्यसंयुक्तौ ॥५५॥

न, अनित्यत्वपरार्थत्वप्रसङ्गात् । संहतत्वात् परार्थत्वमनित्यत्वं च वंशस्तम्भादिवदेव।

आत्मानात्मनोरितरेतराध्यासे द्वयोरिप मिथ्यात्वप्रसक्तेः शून्यवादापित्तिरिति शङ्कते—
ननु यत् यत्राविद्याध्यारोपितं तत्तत्रासद्दृष्टम् । आरोपितस्याधिष्ठाने नास्तित्वमित्येतद् दृष्टान्तेन स्पष्टयिति—यथा रजत शुक्तिकायां स्थाणौ पुरुषः रज्वां सर्पः आकाशे तलमिलनत्वमित्यादि तथा देहात्मनोरिप नित्यमेव निरन्तराविविक्तप्रत्ययतया इतरेतराध्यारोपणा कृता स्यात् तिद्वतरेतरयोनित्यमेवासत्त्वं स्यात् । यदीत्यध्याहारः । उक्तमेवार्थं दृष्टान्तदार्ष्टीन्तिकरूपं प्रपञ्चयिति—इतरेतरयोनित्यमेवासत्त्वं स्यात् । यथा शुक्तिकादिष्वविद्याध्यारोपितानां रजतादीनां शुक्तिकादिषु नित्यमेवात्यन्तासत्वं तिद्वपरीतानां च विपरोतेषु तद्वत् देहात्मनोरिवद्ययैव इतरेतराध्यारोपणा कृता स्यात् ।
तत्रैवं सित देहात्मनोरसत्वं प्रसज्येत । तिद्वपरीतानां रजतादिव्यतिरिक्तानां सर्पादीनां शुक्तिकादिविलक्षणेषु रज्वादिषु नित्यमेवात्यन्तासत्विमिति सम्बन्धः । कृता स्याच्चेदित्यध्याहारः । प्रसङ्गस्येष्टत्वं
निराचष्टे—तच्चानिष्टं वैनाशिकपक्षत्वादिति । अथ तिद्वपर्ययेण देहः आत्मन्यविद्ययादध्यारोपितः
देहस्यात्मिन असत्त्वं प्रसज्येत । तच्चानिष्टं प्रत्यक्षादिविरोधात् । तस्माद्देहात्मानौ नाविद्यया इतरेतरिस्मन् अध्यारोपितौ, कथं तिह वंशस्तम्भवित्तत्वसंयुक्तौ ।

तस्यासंहतस्य देहे देहमात्रतया अध्यारोपितत्वेनासत्त्वानित्यत्वादिदोषप्रसङ्गो न भवति । आत्मानात्मनोरितरेतराध्यारोपे शून्यवादश्चेदापद्यते तर्हि देहादावात्मारोपवैपरीत्येन देहादेरेव आत्मन्यध्यारोपः स्यात्त्रथा सत्यात्मनोऽसत्त्वप्रसङ्गाभावादित्याशङ्कामनूद्य दूषयति—अथेत्यादिना । प्रसङ्गस्येष्टत्वं शङ्कित्वा प्रमाणविरोधेन प्रत्यादिशति—तच्चेति । इतरेतराध्यासस्यान्यतराध्यासस्य वाऽनुपपन्नत्वमुपपादितमुपसंहरते—तस्मादिति । यदीतरेतराध्यासो न घटते कथं तर्हि गौरोऽह-मित्यादिसामानाधिकरण्यधीरिति शङ्कते—कथं तहींति । तत्र मीमांसको बूते—वंशेति ॥ ५५ ॥

न, अनित्यत्वपारार्थ्यप्रसङ्गात्संहतत्वात्परार्थत्वमनित्यत्वं च वंशस्तम्भादिवदेव । किंच यस्तु परैदेंहेन संहतः कल्पित आत्मा स संहतत्वात् परार्थः तेनासंहतः परोऽन्यो नित्यः सिद्धस्तावत् ।

सिद्धान्ती तु पारिशेष्यादितरेतराध्यासं सिसाधयिषुरादौ परपक्षं प्रतिक्षिपति—नानित्यत्वेति । प्रसङ्गमेव प्रकटयति—संहतत्वादिति । इतश्चात्मा देहादिसंयुक्तो न भवतीत्याह—किञ्चोति । देहादिना

8

2

85

१६

२०

28

25

| िगद्यभागः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १४३                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| किंच—यस्तु परैर्देहेन संहतः कल्पित आत्मा, स संहतत्वात्परार्थः। तेनाऽसंहतः<br>परोऽन्यो नित्यः सिद्धस्तावत्।।५६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | म भिरम                  |
| तस्यासंहतस्य देहे देहमात्रतयाऽध्यारोपितत्वेनासन्वानित्यत्वादिदोषप्रङ्गो<br>न भवति । ननु तत्र निरात्मको देह इति वैनाशिकपक्षप्राप्तिदोषः स्यात् ॥५७॥                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8                       |
| न । स्वत एवात्मन आकाशस्येवासंहतत्वाभ्युपगमात् । सर्वेणासंहतः स<br>चात्मेति न निरात्मको देहादिः सर्वः स्यात् । यथा चाकाशं सर्वेणासंहतमिति सर्वं न<br>निराकाशं भवति एवम् । तस्मान्न वैनाशिकपक्षप्राप्तिदोषः स्यात् ॥४८॥                                                                                                                                                                                                          | ती ही                   |
| यत्पुनरुक्तम्—देहस्यात्मन्यसत्त्वे प्रत्यक्षादिविरोधः स्यादिति, तन्न प्रत्यक्षादि-<br>भिरात्मिनि देहस्य सत्त्वानुपलब्धेः। न ह्यात्मिनि—कुण्डे बदरम्, क्षीरे सर्पिः, तिले<br>तैलम्, भित्तौ चित्रमिव च-प्रत्यक्षादिभिर्देह उपलभ्यते। तस्मान्न प्रत्यक्षादिविरोधः।।५९।                                                                                                                                                            | z<br>milna              |
| कथं तर्हि प्रत्यक्षाद्यप्रसिद्धात्मिन देहाच्यारोपणा, देहे चात्मारोपणा ? ॥६०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11 1913                 |
| चेदात्मा संहन्यते स तर्हि संहतत्वादासनादिवदसंहतशेषः स्यादिति संहतविलक्षणात्मिर्सिद्धरित्याह—<br>यस्त्वित ॥ ५६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२                      |
| आत्मा चेदेवमसंहतः सिध्येत्तिह् तस्य देहादाविधष्ठाने तन्मात्रत्वेनारोपितत्वे स्वीकृते सत्यसत्त्वादि-<br>दोषप्रसङ्गो यः शङ्कचते स न भवत्यात्मनः संसृष्टत्वेनारोपेऽपि स्वरूपेणारोपाभावादित्यात्मनोऽसंहतत्वफलं<br>कथयति—तस्येति । आत्मा परमार्थतोऽसंहतश्चेर्त्ताहं देहादेनिरात्मकत्विमिति पक्षान्तरप्रसिक्तिरिति<br>शङ्कते—ननु च निरात्मको देह इति वैनाशिकपक्षप्राप्तिदोषः स्थात् ॥ ५७ ॥                                           | 7461E                   |
| परमार्थतः असंहतस्यापि देहादौ संसर्गाध्यासाभ्युपगमाद्देहस्य सात्मकत्वं सिध्यतीति परिहरित—<br>न, स्वत एवात्मन आकाशस्येवासंहतत्वाभ्युपगमात् । तदेव प्रपञ्चयति—सर्वेणासंहतः स चात्मेति न<br>निरात्मकः देहादिः सर्वः स्याद्यथाऽऽकाशः सर्वेणासंहत इति सर्वं न निराकाशं भवति एवम्, तस्मा-<br>हैनाशिकपक्षप्राप्तिदोषो न स्यात् ॥ ५८ ॥                                                                                                  | 30mm<br>1 1915 19<br>20 |
| देहादेरात्मन्यध्यस्तत्वेन तत्रासत्त्वे प्रमाणिवरोधः स्यादिति परोदीरितमनुभाष्य दूषयित— यत्पुनरुक्तः; देहस्यात्मन्यध्यस्तत्वेनासत्त्वे प्रस्यक्षादिविरोधः स्यादिति । तन्न । प्रत्यक्षादिभिरात्मिनि देहस्य सत्त्वानुपलब्धेः । नह्यात्मिनि कुण्डे बदरं क्षीरे सिपिस्तले तैलं भित्तौ वित्रमिव च प्रत्यक्षादिभिर्देह उपलभ्यते । अनुपलब्धिमेव साधयिति नहीति । आत्मिनि देहादेरप्रामाणिकत्वे फलितमाह—तस्मान्न प्रत्यक्षादिविरोधः ॥ ५९ ॥ | 28                      |
| आत्मा प्रमितो वा न वा प्रमितत्वे नाधिष्ठानत्वं आरोप्यत्वं वा, प्रमितिविरोधाद् अप्रमितत्वेऽपि<br>नाधिष्टानत्वादि सिध्यति । अप्रतिपन्नस्य तदयोगादिति शङ्कते कथं तिह प्रत्यक्षाद्यप्रमित आत्मिनि                                                                                                                                                                                                                                  | २८                      |

<mark>देहाध्यारोपणा देहे चात्माध्यारोपणा ॥ ६० ॥</mark>

| 0 |   |   |
|---|---|---|
| 3 | 0 | ŏ |

## उपदेशसाहस्री

| नायं दोषः, स्वभावप्रसिद्धत्वादात्मनः । नहि कादाचित्कसिद्धावेवाध्यारोपणा,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| न नित्यसिद्धौ—इति नियन्तुं शक्यम् आकाशे तलमलाद्यध्यारोपणदर्शनात्।।६१॥ हा किन्द्रिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कि भगवन्, देहात्मनोरितरेतराध्यारोपणा देहादिसंघातकृताः अथवाऽऽत्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अ अवृति । नंतु तम निरात्यकी देह इति वैनाशिकपद्मप्राधिदोपः स्यात् ॥ एण। ॥ १३॥ १ तिर्तक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| गुरुरुवाच—यदि देहादिसंघातकृता, यदि चात्मकृता, कि तव स्यात् ? ॥६३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| इत्युक्तः शिष्य आह—यद्यहं देहादिसंघातमात्रः, ततो ममाचेतनत्वात्परार्थत्व-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Con a manual designation of the contract of th |
| चितिमत्त्वारस्वार्थे इति मयैव चितिमताऽऽत्मन्यध्यारीपणा क्रियते सर्वानर्थवीजभूता ॥६४॥ ==                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| इत्यक्तो गरुरुवाच—अनर्थबीजभर्ता चेन्मिथ्याध्यारोपणां जानीषे तां मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| इत्युक्तो गुरुरुवाच-अनर्थबीजभूतां चेन्मिथ्याध्यारोपणां जानीषे तां मा<br>कार्षीस्तर्हि ॥ ६५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| नैव, भगवन शक्नोमि न कर्तुम्। अन्येन केनचित्प्रयुक्तोऽहं, न स्वतन्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| १२ क्ये गवि महमक्षाव्यमित्रद्वास्मिन देवाद्यारोपणा, वेहे चारमारोपणा है ॥६॥। ३३॥। तोइ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्फुरणमात्रस्याधिष्ठानत्वादिप्रयोजकत्वात् प्रमाणविशेषणस्य केवलव्यतिरेकविरहिणो<br>अकिंचित्करत्वादध्यासाविरोधिस्फुरणरूपेण स्वतोऽपरोक्षे चिदात्मनि देहाद्यध्यासः सिध्यतीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| परिहरति—नायं दोषः । स्वाभावसिद्धत्वादातमनः । शुक्त्यादौ सम्प्रयुक्ते विषये विषयान्तरस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| रजतादेरध्यासदर्शनात् कथमात्मन्यसम्प्रयुक्ते देहाद्यध्यासः स्यादित्याशङ्कवाह—नहि कादाचितक- १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| सिद्धावेवाध्यारोपणं न नित्यसिद्धाविति नियन्तुं शक्यम् । आकाशे तलमलाद्यध्यासदर्शनात् ॥ ६१ ॥ 💎 🥕                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| नीरूपद्रव्यत्वेन सर्वंगतत्वेन वाऽऽकाशस्याक्षासंयोगित्वेऽपि तत्र साक्षिसिद्धे तलाद्यध्यासदर्शना-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| न्नाय नियमाउस्तात्वयः । शुक्तवादा दवदत्ता रूपादिकमञ्चरयताति इष्टत्यादिकाप प्रारंपदञ्यात्तरता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कर्ने जि. । ५० ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सन्देहवत्प्रयोजनस्यापि वक्तव्यत्वात्पक्षद्वयेऽपि प्रयोजनं विमृशति—पुरराह —यदि देहादि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| संघातकृता आत्मकृता वा कि तब स्थात् ॥ ६३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पक्षद्वयेऽपि क्रमेण प्रयोजनं दर्शयति—इत्युक्तः शिष्य आह—यद्यहं देहादिसंघातमात्रस्ततो २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ममाचेतनत्वात्परार्थंत्वमिति न मत्कृता देहात्मनोरितरेतराध्यारोपगा । अथाहमात्मा परोऽन्यः संघाताच्चितमत्त्वात्स्वार्थं इति मयैव चितिमताऽऽत्मन्यध्यारोपगा क्रियते । सर्वानर्थंबोजभूता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मया हीयमध्यारोपणा क्रियते तत्र मच्छब्दार्थः संघातो वा तत्तोऽन्यो वा परमात्मेति विकल्प्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| क्रमेण प्रत्याचष्टे—यदीत्यादिना ॥ ६४॥ १००० १००० १००० १००० १८०० १८०० १८०० १८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| प्रत्यगात्मैव चिदेकतानः सर्वार्थानर्थंबीजभूतमध्यारोपणमात्मिन करोतीत्युक्तं व्यक्तीकर्त्तुमाक्षि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पात—इत्युक्ता गुरुख्वाच -अनथबाजभूता चान्मथ्याध्यारापणा जानाव ता मा कावास्ताह ॥ ६५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| परस्मादीरुवरात् प्रत्यगात्मनोऽन्यत्वमादाय शिष्यो बूते—नैव भगवञ्छवनोमि न कर्तुम् । । । ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| अन्येन केनचित्प्रयुक्तोऽहं न स्वतन्त्र इति ॥ ६६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

|            | न तहिं | अचितिमत्त्वात्स्वार्थस्त्वा | म् । येन | प्रयुक्तोऽस्वतन्त्रः | प्रवतसे, स | चितिमान्   |
|------------|--------|-----------------------------|----------|----------------------|------------|------------|
| स्वार्थः । |        | एव त्वम् ॥६७॥               |          | and information      | विवासकारी  | विषयाः नार |

यद्यचेतनोऽहम्, कथं सुखदुःखवेदनां भवदुक्तं च जानामि ? ॥ ६८ ॥
गुरुरुवाच—िकं सुखदुःखवेदनाया मदुक्ताच्चान्यस्त्वम्, किंवाऽनन्य एव इति ६९
विष्य उवाच—नाहं तावद न्यः । कस्मात् ? यस्मात्तदुभयं कर्मभूतं घटादिकमिव जानामि । यद्यनन्योऽहम्, तेन तदुभयं न जानीयाम्, किंतु जानामि, तस्मादन्यः ।
सुखदुःखवेदनाविकिया च स्वार्थेव प्राप्नोति, त्वदुक्तं च स्यात्, अनन्यत्वे । नच तयोः
स्वार्थता युक्ता । निह चन्दनकण्टककृते सुखदुःखे चन्दनकण्टकार्थे, घटोपयोगो वा
घटार्थः । तस्मात्तदिज्ञातुर्मम चन्दनादिकृतोऽथः । अहं हि ततोऽन्यः समस्तमर्थं जानामि

तं गुरुरुवाच—एवं तर्हि स्वार्थस्त्वं चितिमत्त्वात्, न परेण प्रयुज्यसे । नहि वितिमान् परतन्त्रः परेण प्रयुज्यते, चितिमतश्चितिमदर्थत्वानुपपत्तेः, समत्वात्,

अन्येन प्रयुक्तत्वे तव जडत्वादस्वातन्त्र्याद्रथशकटादिसदृशत्वातप्रवर्त्तकस्येश्वरस्य चेतनत्वेन स्वातन्त्र्यम् । तव तु संवातमात्रत्वमित्याचार्यो दर्शयति—त तह्यंचितिमत्वातस्वार्थस्त्वम् । येन प्रयुक्तो-ऽस्वतन्त्रः प्रवर्तासे स चितिमानस्वार्थः । संघात एव त्वम् ॥ ६७ ॥

न मम संघातत्वेनाचेतनत्वं तथा सित सुखदुःखादेर्गुरूपदिष्टस्य च वेदनायोगादिति शङ्कते— यद्यचेतनोऽहं कथं सुखदुःखवेदनां भवदुक्तं च जानानि । ६८ ॥

तत्राचार्यो गूढाभिसन्धिविकल्पयति—गुरुराह-कि सुखदुःखवेदनाया मदुक्ताच्चान्यस्त्वम् ! कि वाऽनन्य एवेति ॥ ६९ ॥

द्वितीयं पक्षं शिष्यमुखेन दूषयति—

शिष्य आह—नाहं तावदनन्यः । कस्मात् यस्मात्तदुभयं कर्मभूतं घटादिकिमव जानामि । तदेव व्यतिरेकमुखेन साधयित—यद्यनन्योऽहं तेन तदुभयं न जानीयां किन्तु जानामि तस्मादन्यः । तेन सुखादिना गुरूपदिष्टेन चेति यावत् । एकत्र कर्मकर्तृत्वायोगादित्यर्थः । अन्यत्वपक्षे सुखादिविक्रिया गुरूपदिष्टं च मच्छेषः स्यात् । अनन्यत्वे तु तयोः शेषिणोऽभावात्स्वशेषत्वमापद्येयाताम् । अतः चान्यत्वमेव युक्तमित्याह—सुखेति । सुखादिविक्रियाया गुरूपदिष्टस्य च स्वार्थत्वाभावो दृष्टः । तेन साधयित—निह चन्दनकण्टककृते सुखदुः खे चन्दनकण्टकार्थे घटोपयोगो वा घटार्थः । तस्मात्सुखदुः खवेदनाविक्रया च स्वार्थेव प्राप्नोति त्वदुक्तं चानन्यत्वेन च तयोः स्वार्थता युक्ता विज्ञातुम् । सम चन्दनादिकृत्रतोर्थः अहं हि ततोऽन्यः समस्तमर्थं जानामि । मद्बुद्धचारूढम् ॥ ७० ॥

एवं शिष्यद्वारेणानन्यत्वपक्षं प्रतिक्षिप्यान्यत्वपक्षं स्वीकृत्याचार्यः स्वाभिप्रायं प्रकटयति—

तं गुरुराह—एवं तर्हि स्व।र्थस्त्वं चितिमत्त्वान्न परेण प्रयुज्यसे। तदेव स्फुटयित—निह् चितिमान्परतन्त्रः परेण प्रयुज्यते। चितिमत्त्वेऽपि परेण प्रयुक्तत्वं किं न स्यादित्याशङ्क्र्यं किमुभयोः चितिमत्त्वं किं वाऽन्यतरस्येति विकल्प्याद्यं दूषयिति—चितिमतिश्चितिमदर्थत्वानुपपत्तेः, समत्वात्

88

बुद्धचारूढम् ॥७०॥

### उपदेशसाहस्री

| प्रदीपप्रकाशयोखि नाष्यचितिमदर्थत्वं चितिमतो भवति, अचितिमतोऽचितिमत्वादेव स्वार्थ-                                                                                                                                        |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| सम्बन्धानुपपत्तेः नाप्यचितिमतोरन्योन्यार्थत्वं दृष्टम् । नहि काष्ठकुडचे अन्योन्यार्थं कुर्वाते ॥७१                                                                                                                      | स्याधः      |
| नजु चितिमत्त्वे समेऽपि भृत्यस्वामिनोर्ग्योन्यार्थत्वं दृष्टम् ॥७२॥                                                                                                                                                      |             |
| नैवम्, अग्नेरुष्णप्रकाशवत्तव चितिमत्त्वस्य विवक्षितत्वात् । प्रदर्शितश्च दृष्टान्तः                                                                                                                                     | 8           |
| प्रदीपप्रकाशयोरिवेति । तत्रैवं सति, स्वबुद्धचारूढमेव सर्वेष्ठपत्तभसे अग्न्युष्णप्रकाशतुल्येन                                                                                                                            |             |
| क्रुटस्थनित्यचैतन्यस्वरूपेण । यदि चैवमात्मनः सर्वदा निर्विश्चेषत्वप्रुपगच्छसि, किमित्यु-                                                                                                                                | मित्र ज     |
| चिवान सुषुष्ते विश्रम्य विश्रम्य जाग्रत्स्वप्नयोद्धःखमनुभवामि, किमयमेव मम स्वभावः,                                                                                                                                      | HEEDE.      |
| किंवा न १ इति च किमसौ व्यामोहोऽपगतः किं बा न १ ॥७३॥                                                                                                                                                                     | ٦١٥١٦       |
| इत्युक्तः शिष्य उवाच—भगवन्, अपगतस्त्वत्प्रसादाद्वचामोहः, किंतु मम                                                                                                                                                       | बहार्य:     |
| कूटस्थतायां संगयः। कथम् ? शब्दादीनां स्वतः सिद्धिनीस्ति, अचेतनत्वातः शब्दाद्याकार-                                                                                                                                      | FIFE        |
| प्रत्ययोत्पत्तेस्तु तेषाम् प्रत्ययानामितरेतरव्याद्यत्तिक्षेषणानां नीलपीताद्याकारत्वस्य                                                                                                                                  |             |
| स्वतःसिद्धचसंभवात्। तस्माद्बाह्याकारनिमित्तत्वं गम्यत इति बाह्याकारवच्छव्दादिसिद्धिः।                                                                                                                                   | १२          |
| प्रदीपप्रकाशयोरिव । द्वितीयं प्रत्याह—नाप्यचितिमदर्थत्वं चितिमतः भवति अचितिमतः अचितिमत्त्वा-                                                                                                                            |             |
| देव स्वार्थत्वानुपपत्तेः । अस्तु तर्हि द्वयोरेवार्थाधिनोरिचितमत्त्वं नेत्याह—नाप्यचितिमतोरन्योग्यार्थत्वं<br>दृष्टम्१। नहि काष्ठकुडचे अन्योग्यार्थं कुर्वाते ॥ ७१ ॥                                                     | ह्यातन्त्र  |
| चितिमतोः समत्वान्न शेषशेषित्विमत्यत्र व्यभिचारं शङ्कते—ननु चितिमत्त्वे समेऽपि भृत्य-<br>स्वामिनोरन्योन्यार्थत्वं दृष्टम् ॥ ७२ ॥                                                                                         | १६          |
| भृत्यस्वामिनोः संहतत्वेन चेतनत्वाभावादचेतनमेव शरीरम् अन्यार्थमिष्टम् । आत्मनि पुनरग्ने-                                                                                                                                 | वलचेतन      |
| रुष्णत्वादिवत् चितिमत्त्वस्य चिन्मात्रताया विवक्षितत्वान्न शेषशेषित्वोपपत्तिरित्युत्तरमाह—                                                                                                                              |             |
| नैवम् । अग्नेरुष्णप्रकाशवत् तव चितिमत्त्वस्य विवक्षितत्वात् प्रदिशतस्य दृष्टान्तः प्रदीप-                                                                                                                               | २०          |
| प्रकाशयोरिवेति । आत्मनिवचद्र्यस्यापि चिदन्तरशेषत्वं स्यादित्याशङ्क्र्याह—द्विशतश्चेति । अद्वितीये                                                                                                                       |             |
| चैतनेऽन्यशेषत्वरहिते सिद्धे सिद्धमस्य परमात्मत्वमिति फलितमाह—तत्रैवं सित स्वबुद्धचारूढमेव<br>सर्वमुपलभसे अग्न्युष्णप्रकाशतुल्येन कृटस्थनित्यचैतन्यस्वरूपेण। भवत्वात्मनः सर्वदा निर्विशेष-                               |             |
| चिन्मात्रत्वेन परमात्मत्वं तथापि किं स्यादित्याशङ्क्ष्रचाऽवस्थात्रयसम्बन्धद्वारेण तस्मिन्दुःखानुभवाशङ्का                                                                                                                | . 28        |
| पराकृता भवतोत्याह—यदि चैवमात्मनः सर्वदा निर्विशेषत्वभ्युपगच्छसि । किमित्यूचिवान् धुपुरते                                                                                                                                | मार्थि अधिक |
| विश्रम्य विश्रम्य जाग्रत्स्वप्नयोर्दुः खमनुभवामि किमयमेव मम स्वभावः किंवा नैमित्तिक इति च।                                                                                                                              | भित्र सुका  |
| मोहमाहात्म्यादुक्ताशङ्का सावकाशेति चेत्तत्राह—िंक तेऽसौ व्यामोहोऽपगतः किं वा न ॥ ७३ ॥                                                                                                                                   | म स्रोप्त   |
| अात्मनिहचन्मात्रस्य निर्विशेषस्य परमात्मत्वेनाज्ञानतत्कार्यसम्बन्धाभावस्याचार्यवचनविचारणायां                                                                                                                            | 18 APRIL    |
| सिद्धत्वान्न मे मोहाशङ्काऽस्तीत्याह—                                                                                                                                                                                    | क्षुत्रतोत: |
| सिद्धत्वात्र मे मोहाशङ्काऽस्तीत्याह—<br>इत्युक्तः शिष्य आह-भगवन्नपगतो व्यामोहः त्वत्प्रसादात् । तर्हि ममेव तवापि कृतार्थंतया<br>निरपेक्षतेत्याशङ्कवाह—किन्तु मम कूटस्थतायां संशय इति । कथं कूटस्थतायां संशयप्राप्तिरिति |             |
| पृच्छति—कथिमिति । शब्दादीनां स्वतः सिद्धिर्नास्त्यचेतनत्वाच्छब्दाद्याकारप्रत्ययोत्पत्तेस्तु तेषां प्रत्यया-                                                                                                             | 37          |
| नामितरेतरव्यावृत्तविशेषणानां नीलपीताद्याकास्त्वस्य स्वतः सिध्यसम्भवात् बाह्याकारवच्छब्दादि-                                                                                                                             | - miles     |
| सम्बन्धनिमित्तत्वं गम्यत् इति बाह्याकारवच्छब्दादिसिद्धिः। स्वस्योपलब्धृत्वदर्शनं कूटस्थत्वा-                                                                                                                            |             |

#### गद्यभागः

प्रत्ययानामप्यहंप्रत्ययालम्बननास्तुभेदानां संहतत्वादचैतन्योपपत्तेः। स्वार्थत्वा-संभवात् स्वरूपव्यतिरिक्तग्राहकग्राह्यत्वेन सिद्धिः, शब्दादिवदेव । असंहतत्वे सित चैतन्यात्मकत्वात्स्वार्थोऽप्यहंप्रत्ययानां नीलपीताद्याकाराणाम्प्रपलब्धेति विक्रियावानेव. कथं कूटस्थः ?—इति संशयः । ७४॥ विक्यात्मकः क्रात्मनः उपलब्ध्यामास्यक

तं गुरुरुवाच-न युक्तस्तव संशयः, यतस्तेषां प्रत्ययानां नियमेनाशेषत उपलब्धेरेवापरिणामित्वात्क्रुटस्थत्वसिद्धौ निश्चयहेतुमेवाशेषचित्तवचारोपलब्धि संशय-हेतुमात्थ । यदि हि तव परिणामित्वं स्यात्, अशेषस्वविषयचित्तप्रचारोपलब्धिर्न स्यात्, चित्तस्य स्वविषये, यथा चेन्द्रियाणां स्वविषयेषुः न च तथाऽऽत्मनस्तव स्वविषयैकदेशो-पल्डिधः। अतः कूटस्थतैव तवेति ॥७५॥ SEAN THE PRINCIPLE AND SEASON

निश्चये कारणं दर्शयितुं शब्दादीनां तावत्प्रत्ययाधीनसिद्धिकत्वं दर्शयति —शब्दादीनामिति । जडत्वात्तेषां स्वतः सिद्धचभावे कृतः सिद्धिरित्याशङ्कचाह —शब्दादीति । ये प्रत्ययाः शब्दाद्याकारास्तेऽपि बाह्यालम्बना न भवन्तीति केचित्तान्प्रत्याह—तेषािमिति। परस्परव्यावृत्तानि शब्दस्पर्शादीनि विशेषणानि येषां तेषामिति । वाह्यः सन्नाकारो येषां शब्दादीनां तैः सम्बन्धो निमित्तं येषां तेषां भावस्तत्त्वम् तद्गम्यते । प्रत्ययानां प्रकाशमात्ररूपत्वेन तेषां स्वतः शब्दाद्याकारत्वासम्भवादर्थधियं विना च संस्कारासम्भवात्तया च बाह्याकारवन्तो ये शब्दादयस्तद्ग्राहकत्वं प्रत्ययानां सिध्यतीत्यर्थः । शब्दादिग्राहकत्वेऽपि प्रत्ययानां न स्वव्यतिरिक्तग्राहकत्विमत्याशङ्क्र्याह—तथा प्रत्ययानामप्यहं-प्रत्ययालम्बनवस्तुभेदानां सहतत्वादचैतन्योपपत्तेः, स्वार्थत्वासम्भवात्स्वरूपव्यतिरिक्तग्राहकग्राह्यत्वेन सिद्धिः शब्दादिवदेव । अहंप्रत्यपालम्बनं वस्त्वन्तः करणं तस्य वृत्तिभेदानां कारकैः संहत्तत्वादस्व-प्रकाशत्वसिद्धेः स्वातन्त्र्येण सिद्धचयोगादितिरिक्तग्राहकं प्रति ग्राह्यत्वेन सिद्धिः शब्दादिवदेव वक्त-व्येत्यर्थः । सम्प्रति प्रकृतसंशयकारणं निगमयति—असंहतत्त्वे सित चैतन्यात्मकत्वात्स्वार्थोऽहंप्रत्ययानां नीलपीताद्याकाराणामुपलब्धेति विक्रियावान्नैव कूटस्थ इति संशयः ॥ ७४ ॥

परोक्तं संशयकारणं विरुद्धत्वेन निराकरोति—

तं गुरुराह-न युक्तस्तव संशयः। यो हि परिणामी चित्तादिस्तस्य क्रमेण स्वविषयग्राहकत्वं कृतिपयग्राहकत्वं च हुँ तद् व्यापकमात्मनो व्यावर्तमानं परिणामित्वमपि तस्य व्यावर्तयतीति। परोदितस्य संशयहेतोविरुद्धं साधयति—यतस्तेषां प्रत्ययानां नियमेनाशेषत उपलब्धेरेवापरिणामि-त्वात्कृटस्थत्वितद्वौ निश्चयहेतुमेवाशेषिततप्रवारोपलिष्य संशये हेतुमात्थ। कूटस्थनिश्चयहेतु-मेवात्मनो निःशेषचित्तप्रचारोपलब्घृत्वं मोहात्त्वं संशयकारणं कथयसि । तथा च त्वदीयः संशयो युक्तो नेत्युक्तमेव व्यतिरेकद्वारा स्फोरयति—यदि हि तव परिणामित्वं स्यात् अशेषस्वविषयचित्त-प्रचारोपलब्धिनं स्यात् वित्तस्येव स्वविषये। यथा चेन्द्रियाणां स्वविषयेषु । न च तथाऽऽत्मनः स्व-विषयैकदेशोपलिबः। अपर्यायेणाशेषचित्तप्रचारोपलब्धृत्वादात्मनोऽपरिणामित्वेन कूटस्थत्वं स्थित-मिति निगमयति—अतः कूटस्थतैव तवेति ॥ ७५ ॥

### उपदेशसाहस्री

तत्राह—उपलब्धिर्नाम धात्वर्थो विक्रियैव, उपलब्धः कूटस्थात्मता चेति विरुद्धम् ॥ ७६ ॥

न, धात्वर्थविकियायामुपलब्ध्यपचारात् । यो हि बौद्धः प्रत्ययः, स धात्वर्थो विकियात्मकः आत्मनः उपलब्ध्याभासफलावसान इत्युपलब्धिशब्देनोपचर्यते, यथा छिदिकिया द्वैधीभावफलावसानेति धात्वर्थत्वेनोपचर्यते तद्वत् ॥ ७७ ॥

8

इ युक्तः शिष्य आह—ननु भगवन् मम क्टस्थत्वप्रतिषादनं प्रत्यसमर्थो हृष्टान्तः १ कथम् १ छिदिः छेद्यविक्रियावसाना उपचर्यते यथा धात्वर्थत्वेन, तथोपल्डिध शब्दोपचरितोऽपि धात्वर्थो बौद्धः प्रत्ययः आत्मन उपल्डिधविक्रियावसानश्चेत्, नात्मनः क्टस्थतां प्रतिपादियतुं समर्थः ॥ ७८ ॥

2

भूवादीनां धातूनां क्रियावाचित्वादुपलब्धेत्यत्र क्रिया प्रकृत्यर्थो भासते । प्रत्ययार्थस्तु कर्ता भासते । तथा चोपलब्धा कूटस्थश्चेति प्रकृतिप्रत्ययार्थपर्यालोचनायां विरोधः स्यादिति शङ्कते— रितंत्राह—उपलब्धिनाम धात्वर्था विक्रियैवोपलब्धुः कूटस्थता चेति विरुद्धम् ॥ ७६ ॥

22

न, धात्वर्थविक्रियायामुपलब्ध्युपचारात् । यो हि बौद्धः प्रत्ययः स धात्वर्थो विक्रियात्मकः आत्मन उपलब्ध्याभासफञावसान इत्युपलिब्धिशब्देनोपचर्यते । यथा छिदिक्रिया द्वैधीभावफलावसानेति धात्वर्थत्वेनोपचर्यते तद्वत् ।

१६

किमेतौ प्रकृतिप्रत्ययार्थौ मुख्यावेवाभीष्टौ कि वा गौणाविष भवतः। नाद्यः, सिवता प्रकाशत इत्यादिप्रयोगदर्शनादितव्याप्तत्वात्। द्वितीयं प्रत्याह—नेत्यादिना। यथा विद्विव्याप्तोऽयः पिण्डो दहतीत्युपचारेणोच्यते। तथा प्रज्ञानं ब्रह्म कूटस्थमचलं ध्रुविमत्यादिशास्त्रसिद्धेन नित्योपलिब्धस्वभा-वेनात्मना व्याप्तोऽहंकारादिरुपलभेऽहमित्युपचर्यते। तेनाऽन्यविषयेण प्रकृतिप्रत्ययव्यपदेशेन प्रकृति-प्रत्ययसाक्षिणो न विरुध्यते कूटस्थत्विमत्यर्थः। मृदादिद्रव्यस्य परिणामो घटादिद्रव्यात्मको दृष्ट-स्तथाऽहंकारद्रव्यस्य विषयपर्यन्तं सञ्चारिपरिणामो दीर्घप्रभास्थानीयो द्रव्यं स्यात्तथा च कथं तस्य क्रियात्वमुपचरितुं शक्यमित्याशङ्कचाह—यो हीति। यथा जले प्रतिबिम्बितः सिवता तत्र प्रकाशा-भासोदयहेतुस्तथैवात्मा बुद्धिवृत्तौ प्रतिबिम्बितो नित्योपलिब्धस्वभावस्तत्र प्रकाशाभासोदयहेतु-भविति। तत्तरचोपलब्ध्याभासफलावसानत्वाद्बुद्धिपरिणामस्य क्रियात्वेनोपचारः सम्भवतीत्यर्थः। उक्तमेवार्थं दृष्टान्तेन साध्यति—यथेति।। ७७॥

20

28

हष्टान्ते वैषम्यं शङ्कते—इत्युक्तः शिष्य आह-ननु भगवन्मम कूटस्थत्वप्रतिपादनं प्रत्यसमर्थो ृदृष्टान्तः । दृष्टान्तस्य दार्ष्टान्तिकानुगुणत्वराहित्यमेव प्रकटयित । कथं ? ष्टिदिः छेद्यविक्रियावसानोपचर्यते यथा घात्वर्थत्वेन, तथा उपलिब्धाब्दोपचिरतोऽपि घात्वर्थो बौद्धः आत्मनः प्रत्ययः उपलिब्धिवि-क्रियावसानश्चेन्नात्मनः कूटस्थतां प्रतिपादियतुं समर्थः ।

35

हष्टान्ते छेद्यविक्रियादर्शनादात्मन्यपिदार्ष्टीन्तिके विक्रियाप्रसङ्गात् न कूटस्थत्वसिद्धिरि त्यर्थः ॥७८॥

| गद्यभागः                                                                                                                                                        | १४९      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| गुरुरुवाच—सत्यमेवं स्यात्, यद्यपत्तब्ध्यपलब्धोर्विशेषः। नित्योपलब्धिमात्र                                                                                       |          |
| एव ह्युपलब्धा । न तु तार्किकसमय इवान्या उलपब्धिः, अन्य उपलब्धा च ॥७९॥                                                                                           |          |
| नन्पलब्धिफलावसानो धात्वर्थः कथमिति १ ।। ⊏० ।।                                                                                                                   |          |
| उच्यते—शृणु । उपलब्ध्याभासफलावसान इत्युक्तम् । किं न श्रुतं तत्त्वया ? न                                                                                        | 8        |
| त्वात्मा विक्रियोत्पादनावसान इति मयोक्तम् ॥ ८१ ॥                                                                                                                | BFF5F    |
| शिष्य उवाच—कथं तर्हि कूटस्थे मय्यशेषस्वविषयचित्तप्रचारोपलब्धृत्व-                                                                                               | FIFE     |
| मित्यात्थ ? ॥ दर ॥ विकास स्वित्व विकास स्वित्व विकास स्वित्व विकास स्वित्व विकास स्वित्व विकास स्वित्व विकास स                                                  | PF-DF    |
| तं गुरुराह—सत्यमेवावीचम् तेनैव क्टस्थतामवीचं तव ॥ ८३ ॥                                                                                                          | FIFE     |
| यद्येवं भगवन्, कूटस्थनित्योपलब्धिस्वरूपे मिय शब्दाद्याकारबौद्धप्रत्ययेषु च                                                                                      | 1273     |
| मत्स्वरूपोपलब्ध्याभासफलावसानवत्स्रत्पद्यमानेषु कस्त्वपराधो मम १॥८४॥                                                                                             |          |
| सत्यम् नास्त्यपराधः, किन्त्वविद्यामात्रस्त्वपराध इति प्रागेवावीचम् ॥ ८५ ॥                                                                                       | PARE     |
| हष्टान्ते छिदिछेद्ययोरिव दार्ष्टान्तिके प्रत्यगात्मनः उपलब्धः उपलब्धेश्च भेदाभावाद्युक्ता कूटस्थतेत्याह—                                                        | १२       |
| गुरुरवाच—सत्यमेवं स्याद्यद्युपलब्ध्योः विशेषः । नित्योपलब्धिमात्र एव हचुपलब्धा । न तु                                                                           | भोगार    |
| तार्किकसमय इव अन्योऽपब्धिरन्यः उपलब्धा च ॥ ७९ ॥<br>अत्मैवोपलब्धिरचेदुपलब्धिफलावसानत्वं धात्वर्थस्यायुक्तमुपलब्धेनित्यत्वेन फलत्वायोगादिति                       |          |
| शङ्कते—                                                                                                                                                         | १६       |
| नतूपलब्धिफलावसानो धात्वर्थः कथमुच्यते ॥ ८० ॥                                                                                                                    |          |
| उक्तमेव स्मारयन् परिहरति—                                                                                                                                       | मस्त्रहर |
| ्र शृणु उपलब्ध्याभासफलावसान इत्युक्तं कि न श्रुतं त्वया ? न त्वात्मा विक्रियोत्पादनावसान ।<br>इति मयोक्तम् ।                                                    | 20       |
| छिदिर्यथा छेद्ये विकारं करोति तथाऽऽत्मन्यिप धात्वर्थो विक्रियामुत्पादयित, तत्कुतोऽस्य कूटस्थ-                                                                   |          |
| तेत्याशङ्क्रचानुक्तोपलम्भान्मैवमित्याह नित्वति ॥ ८१ ॥                                                                                                           |          |
| यद्यविक्रियत्वादात्मनोऽभीष्टम् कूटस्थत्वं तर्हि तस्याशेषचित्तप्रचारोपलब्घृत्वं त्वयोक्तं कथं युक्तं                                                             | anthus . |
| क्रियावत्त्वमन्तरेणोपलब्धृत्वासिद्धेरिति शङ्कते—                                                                                                                | 58       |
| शिष्य आह—कथं र्तीह कूटस्थे मय्यशेषचित्तप्रचारोपलब्धृत्वमित्यात्थ ॥ ८२ ॥<br>नित्योपलब्धिस्वभावस्यात्मनो विक्रियावत्त्वमन्तरेणैवोपचारादित्युत्तरमाह—गुरुराह—सत्य- | ACTARS . |
| मेवावोचं तेनैव कूटस्थतामवोचम् तव ।। ८३ ।।                                                                                                                       |          |
| आत्मनः उपचारादुपलब्धृत्वसिद्धेरुपपन्नं तस्य कूटस्थत्वं स्थितं यदि तर्हि तस्य वस्तुतः                                                                            | 26       |
| संसारबन्धो न सिद्धचित । अविक्रियत्वादिति शङ्कते—                                                                                                                | of upper |
| यद्येवं भगवन्कूटस्थनित्योपलब्धिस्वरूपे मिय शब्दाद्याकारबौद्धप्रत्ययेषु च मत्स्वरूपो-                                                                            |          |
| पलब्ध्याभासफलावसानवत्सूत्पद्यमानेषु कस्त्वपराधो मम ॥ ८४ ॥                                                                                                       | t inned. |
| परमार्थतस्तव संसारसम्बन्धाभावेऽपि तत्सम्बन्धबुद्धिरिवद्याकृता दुर्वारेत्याह—<br>सत्यम् । नास्त्यपराधः कित्वविद्यामात्रस्त्वपराधः इति प्रागेवावोचम् ॥ ८५ ॥       | 35       |

### उपदेशसाहस्रो

यदि, भगवन्, सुषुप्त इव मम विक्रिया नास्ति, कथं स्वप्नजागरिते ॥ ६६ ॥
तं गुरुराह—किंत्वनुभूयेते त्वया सन्ततम् ॥ ८७ ॥
शिष्य उवाच—वाढमनुभगामि, किंतु गिच्छिद्य गिच्छिद्य, न तु सन्ततम् ॥८८॥
गुरुराह—तिर्ह आगन्तुके त्वेते, न तवात्मभूते । यदि तवात्मभूते, चैतन्यस्वरूप- ४ वत्स्वतः सिद्धे सन्तते एव स्याताम् । किंच, स्वप्नजागरिते न तवात्मभूते, व्यभिचारित्वात्, वस्तादिवत् । न हि यस्य यत्स्वरूपं, तत्तद्व्यभिचारि दृष्टम् । स्वप्नजागरिते तु
चैतन्यमात्रत्वात् व्यभिचरतः । सुषुष्ते चेत्स्वरूपं व्यभिचरेत् तन्नष्टं, नास्तीति वाध्यं वा
स्यात्—आगन्तुकानामतद्धर्माणामुभयात्मकत्वदर्श्चनात्—यथा धनवस्त्रादीनां नाशो ६ व्यप्तः, स्वप्नभ्रान्तिल्वध्यानां त्वभावो दृष्टः ॥ ८९ ॥
नन्वेवं, भगवन्, चैतन्यस्वरूपमप्यागन्तुकं प्राप्तम्, स्वप्नजागरितयोरिव सुषुप्तेऽनुपलब्धेः, अचैन्यस्वरूपो वा स्यामहम् ॥ ९० ॥

आत्मिन स्वप्नजागरितोपलिब्धरूपविक्रियोपलब्धेर्न कूटस्थता सुस्थितेति पुनः शङ्कते— १२ यदि भगवन्सुषुप्त इव मम विक्रिया नास्ति कथं स्वप्नजागरिते; आत्मिन परमार्थतः स्वप्न-जागरिते ॥ ८६ ॥

१६

२०

38

32

उपलब्धेरसिद्धाविप प्रतीत्यनुरोधािदमे एष्टव्ये इत्याचार्यः समाचष्टे—

तं गुरुराह—िकत्वनुभूयेते त्वया सन्ततम्।। ८७ ॥ सन्ततमिति विशेषणममृष्यन्नाह—बाढमनुभवामि किन्तु विच्छिद्य विच्छिद्य न तु सन्ततम् ॥८८॥ यदि स्वप्नजागरित्तयोरागन्तुकत्वमभ्युपैषि । तिह तयोस्तथात्वे सिद्धे न ते तवात्मभूते भिवतु-मत्सहेते आगन्तुकत्वादनुभूयमानत्वाच्च घटादिवत् । न च तयोरात्मसम्बन्धित्वं सम्बन्धस्य

दुर्वचत्वादित्याह ।

—तं गुरुराच—र्ताह आगन्तुके त्वेते न तवात्मभूते । विपक्षे तयोरागन्तुकत्वमनुभूयमानत्वं च न स्यादित्यप्रयोजकत्वम्-परिहरति—यदि तवात्मभूते चैतन्यस्वरूपवत्स्वतः सिद्धे संतते एव स्याताम् । किंच स्वप्नजागरिते न तवात्मभूते व्यभिचारित्वाद्वस्त्रादिवदित्याह । निह यस्य यत्स्वरूपं तत् तद्व्यभिचारि दृष्टम् । स्वप्नजागरिते तु चैतन्यमात्रत्वं व्यभिचरतः । सुषुप्ते चेत् स्वरूपं व्यभिचरेत् तन्नुष्टं नास्तीति वा वाध्यमेव स्यात् । आगन्तुकानामतद्धर्माणामुभयात्मकत्वदर्शनात् । आत्मस्वरूपस्य चैतन्यस्य सुषुप्ते अव्यभिचारदर्शनात् । अव्यभिचारित्वहेतोव्यभिचारित्वान्न साधकत्विमत्याशङ्क्रचाह— सुषुप्ते चेदिति । आत्मिन स्वाभाविकत्वाभावेन आगन्तुकत्वमाविष्कर्तुं अतद्धर्माणामित्युक्तम् उभयात्मकत्वदर्शनमुदाहरणाभ्यां स्फोरयति । यथा धनवस्त्रादीनां नान्नो दृष्टः स्वप्नभ्रान्तिलब्धानां त्वभावो दृष्टः ॥ ८९ ॥

अतिप्रसङ्गम्। शङ्कते—नन्वेवं भगवन् चैतन्यस्य स्वरूपमप्यागन्तुकं प्राप्तं स्वप्नजागरितयोरिव

सुषुप्तेऽनुपलब्धेः अचेतन्यस्वरूपो वा स्यामहम्।

तस्यागन्तुकत्वप्राप्तौ हेतुमाह—स्वप्नेति । दृष्टिश्चितिमत्यादिरूपं हि चैतन्यस्य स्वप्नजागरित-शब्दाभ्यामुच्यते । तथा च ते चेन्न सुपुप्ते दृश्येते चैतन्यं तदा नास्तीत्यागन्तुकत्वं तस्य दुष्पिरहर-मित्यर्थः । किञ्च स्वप्नजागरिते चेदात्मनः स्वरूपभूते न भवतस्तदा चैतन्यमेव स्वरूपं न भवती-त्युक्तं स्यात् । ततश्चात्मनो जडत्वमनुमतं भवेदित्याह—अचैतन्येति ।। ९० ।।

### गद्यभागः

न, पर्य । तदनुपपत्तेः । चैतन्यस्वरूपं चेदागन्तुकं पर्यास, पर्य, नैतद्वर्षञ्चते-नाप्युपपत्त्या कलियतुं शक्रुमो वयम्, अन्यो वाऽचैतन्योऽपिः, तस्य संहतत्वा पाराधर्य-मनेकत्वं नाशित्वं च न केनचिदुपपत्त्या वारियतुं शक्यम् अस्वार्थस्य स्वतःसिद्धच-भावादित्यवोचाम । चैतन्यस्वरूपस्य त्वात्मनः स्वतः सिद्धेरन्यानपेक्षत्वं न केर्नाचद्वार-यतं शक्यम्, अन्यभिचारात् । ९१ ॥

ननु व्यभिचारो दर्शितो मया--सुषुप्ते न पश्यामीति ॥ ९२ ।

न, व्याहतत्वात् कथं व्याघातः ? पश्यतस्तव न पश्यामीति व्याहतं वच-कदाचिद्धगवन. सुष्पते मया चैतन्यमन्यद्वा किंचिद्दष्टम् । नम् ।

दृष्ट्यादेरौपाधिकरूपस्यागन्तुकत्वेऽपि स्वरूपचैतन्यमात्रमनागन्तुकमिति विचार्यं तं विजानीहि इति सिद्धान्ती ब्रते-

न पश्येति । चैतन्यमात्रस्यानौपाधिकस्यागन्तुकत्वानुपपत्ति । उक्तेऽर्थे हेतुमाह—तदनुप-पत्तेरिति । अनुपपत्तिमेव साधयति—चैतन्यस्वरूपं चेदागन्तुकं पश्यसि पश्य, नैतद्वर्षशतेनाप्युपपत्या कलियतुं शक्नमो वयम् । एवं चेत्पश्यसि तर्हि पश्य पर्यालोचय, वयं तु तद्वर्षशतेनापि युक्त्या घटियतुं न शक्नुमः । तद्ग्राहकप्रमाणाभावादित्यर्थः । तिहं किश्चत्तद्वचितिरक्तरचैतन्यस्याभावं निश्चिनोतीत्या-शङ्क्रच स किमचेतनश्चेतनो वेति विकल्प्य आद्यं प्रत्याह—स्वाभावमाकलयेत् । स चेच्चैतन्यादन्योऽ-चैतन्यो मूढोऽभ्युपगम्यते। सोऽपि तर्हि संहतत्वादिदोषभाक्त्वाच्चैतन्यगोचरत्वान्न तस्याभाव-मुद्भावयेत् । नहि चैतन्यादन्यः स्वयमपि सेद्धुमशक्नुवन् अभावं चैतन्यस्य साधियतुं शक्नोतीत्यर्थः । यदि चैतन्येनैव चैतन्यस्यागन्तुकत्वं गृह्यते तन्न । स्वस्कन्धारोहकल्पायाः स्ववृत्तोरसम्भवाद्भेदका-कारमन्तरेण च भेदायोगादित्यभिप्रत्याह—चैतन्यस्वरूपस्यात्मनः स्वतःसिद्धेरन्यानपेक्षत्वं न केन-चिद्वारियतुं शक्यम् अव्यभिचारात् । किञ्चात्मनः स्वसत्तायां चैतन्याव्यभिचारादनागन्तुकं चैतन्य-मेषितव्यम् । अत्रवितन्यादन्योऽचैतन्योऽपि । चैतन्यादन्यस्य संहतत्वात्पारार्थ्यमनेकत्वं नाशित्वं च न केनचिदुपपत्त्या वारियतुं शक्यम्। अस्वार्थस्य स्वतः सिध्यभावादित्यवोचाम। यच्चैतन्यम-नागन्तुकं प्रागभावशून्यं वा शश्र्यञ्जविदत्याह—अव्यभिचारादिति । "पश्यतस्तदनुपपत्ते"रित्यादि-पाठोऽपि यथोक्तरीत्या नेतव्यः ॥ ९१ ॥

अव्यभिचारस्यासिद्धिमाशङ्कते—ननु व्यभिचारो दिशतो मया सुषुप्ते न पश्यामीति। अयमहमस्मीत्यात्मानं इमानि भूतानीत्यनात्मानं च सुषुप्ते न पश्यामि तेन तत्र चैतन्याभावाद-

सुषुप्ते न पश्यामीति वचनस्य विरुद्धत्त्वान्मैवं वक्तव्यमित्युत्तरमाह—न, व्याहतत्वात्। व्याहति-मेव प्रश्नद्वारा प्रकटयति—कथं व्याघातः ? पश्यतस्तव न पश्यामीति व्याहतं वचनम् । पश्यतस्तवेत्येतद-मध्यन्नाह—न कदाचिद्भगवन्युष्टते मया चैतन्यमन्यद्वा किञ्चिद्दृष्टम्। यदि सुष्प्ते न किचित्पश्यसि

व्यभिचारहेतोरसिद्धिरित्यर्थः ॥ ९२ ॥

### उपदेशसाहस्री

प्रयंस्तर्हि सुषुप्ते त्वम्; यस्माद्दृष्टमेव प्रतिषेधसि, न दृष्टिम् । या तव दृष्टिः, तच्चैतन्यम्, इति मयोक्तम्। यया त्वं विद्यमानया न किंचिद्दष्टमिति प्रतिषेधसि, सा दिष्टिस्त्वच्चैत-न्यम् । तर्हि सर्वत्राव्यभिचारात्कृटस्थनित्यत्वं सिद्धं स्वत एव न प्रमाणापेक्षम् । स्वतःसिद्धस्य हि प्रमात्ररन्यस्य प्रमेयस्य परिच्छिति प्रति प्रमाणापेक्षा । या त्वन्या नित्या परिच्छित्तिर-पेक्ष्यतेऽन्यस्यापरिच्छित्तिरूपस्य परिच्छेदायः सा हि नित्यैव क्रटस्था स्ववंजोतिःस्वभावा आत्मिनि प्रमाणत्वे प्रमातृत्वे वा न तां प्रति प्रमाणापेक्षा, तत्स्वभावत्वात् यथा प्रकाशनमुष्णत्वं वा लोहोदकादिषु परतोऽपेक्ष्यते अग्न्यादित्यादिभ्यः, अतत्स्वभावत्वात्. नाग्न्यादित्यादीनां तदपेक्षा, सदा तत्स्वभावन्वात् ॥ ९३ ॥

# अनित्यत्व एव प्रमा त्यातु, न नित्यत्व इति चेतु ॥ ९४ ॥

<mark>र्त्ताह न किञ्चिदेतावन्तं कालं मया दृष्ट</mark>मित्युत्थितस्य परामार्ज्ञानुपपत्या स्वरूपभूताया दृष्टेः अव्यभिचारः सिध्यतीत्याह—पश्यंस्तर्हि सुष्पते त्वम् । यस्मात् दृष्टमेव प्रतिषेधसि न दृष्टिन् । या तव दृष्टिस्तच्चे-तन्यमिति मयोक्तम् । द्रष्टेति यावत् । पश्यतीति पाठेऽप्ययमेवार्थः । आत्मनः सुषुप्ते दृष्टिरस्तीत्यत्र हेतुमाह—यस्मादिति । सुषुप्ते दृष्टिरिष्टाऽस्तु तथापि चैतन्यं कथं सिद्धम् ? तत्राह—या तवेति । तदेव स्पष्टयति—यथा त्वं विद्यमानया न किचित् दृष्टिमिति प्रतिषेधिस सा दृष्टिस्तच्चैतन्यम् चैतन्यस्या-व्यभिचारे दिशतरीत्या सिद्धे तस्य कृटस्थत्वं स्वप्रकाशत्वं च सिद्धिमित्याह—तिह सर्वत्राव्यभिचारा-त्कृदस्थनित्यत्वं सिद्धं स्वत एव न प्रमाणापेक्षम् । स्वतः सिद्धस्य हि प्रमातुरन्यस्य प्रमेयस्य परिच्छित्त प्रति प्रमाणापेक्षा । या त्वन्या नित्या परिच्छित्तरपेक्ष्यते अन्यस्यापरिच्छित्तरूपस्य परिच्छेदाय सा हि नित्यैव कटस्था स्वयंज्योतिः स्वभावा ।

83

स्वयंप्रकाशत्वे हेत्वन्तरमाह—स्वतः सिद्धस्येति। प्रमाता हि चिद्रपत्वाद यापेक्षामन्तरेण स्फुरित । असन्दिग्धस्वभावश्च निश्चितः तस्य व्यतिरिक्तं यत्प्रमेयं यदि तस्य जडस्याचिद्रपस्य परिच्छित्तिनिहिचतिस्तामुद्दिश्य प्रमाणापेक्षायां सत्यां चितेरन्या प्रमाणजन्या परिच्छित्तरिनत्याऽ-पेक्ष्यते । प्रमातुरतिरिक्तस्य प्रमेयस्यासंविद्वपस्य निश्चयाय प्रमाणद्वारा परिच्छित्त्यपेक्षाया युक्तत्वात् । प्रमाता तु संविद्रपत्वादसन्दिग्धः स्वतः वस्तुत्वाच्च निरपेक्षः स्फूरतीत्यर्थः । संवित्स्वभावत्वं स्फोरयति—सा हि नित्यैव कृटस्था स्वयंज्योतिः स्वभावा आत्मनि प्रमाणत्वे प्रमातृत्वे वा न तां प्रति मानापेक्षा तत्स्वभावत्वात् । आत्मनि बुद्धिवृत्तिप्रतिबिम्बिते प्रमाणत्वं, वृत्तिमदन्तः करणप्रतिबिम्बिते च प्रमात्त्वं कल्प्यते । तत्रोभयत्रात्मनः स्फूर्त्तं प्रति न प्रमाणापेक्षा युज्यते । स्वयं संवित्स्वभावत्वादित्यर्थः । असंवित्स्वभावस्यैव प्रमेयस्य प्रमाणापेक्षा नात्मनः संवित्स्वभावत्वे इत्यत्र दृष्टान्तमाह—यथा प्रकाशनमुज्णत्वं वा लोहोदकाद्विषु परतोऽपेक्ष्यते अग्न्यादित्यादिभ्यः अतत्स्वभावत्वातु । नाग्न्यादित्यादोनां तदपेक्षा सर्वदा तत्स्वभावत्वातु ॥ ९३ ॥

नित्यैव संविदित्युक्तमाक्षिपति—अनित्यत्व एव प्रमा स्यान्न नित्यत्वे इति चेत् ॥ ९४ ४

### गद्यभागः

न, अवगतेनिःयत्वानित्यत्वयोर्विशेषानुपपत्तेः—नहि अवगतेः प्रमात्वेऽ-नित्यावगतिः प्रमा, न नित्या इति विशेषोऽवगम्यते ॥ ६५ ॥

नित्यायां प्रमातुरपेक्षाभावः, अनित्यायां तु यत्नान्तरितत्वादवगतिरपेक्षत इति विश्लेषः स्यादिति चेत् ॥ ९६ ॥

> सिद्धा तर्ह्यात्मनः प्रमातुः स्वतःसिद्धिः प्रमाणनिरपेक्षतयैवेति ॥ ९७ ॥ अभावेऽप्यपेक्षाऽभावः, नित्यत्वादेवेति चेत् ॥ ९८ ॥

चक्षुरादिप्रमाणसामग्रीप्रसूता प्रमैवावगतिरित्युच्यते । तथा च प्रमात्वप्रसिद्धचनुपपत्यैव संवित्तेरनित्यत्वं वक्तव्यमित्यर्थः ।

6

प्रमाणाभासानां अज्ञानाश्रयणेन संवित्तिः प्रमेत्येतावतैव तद्व्यावृत्तिसिद्धेर्जन्यत्वविशेषणं व्यर्थमित्त्युत्तरमाह—न, अवगर्तेनित्यत्वानित्यत्वयोविशेषानुपपत्तेः।

विशेषानुपपत्तिमेव विशवयित न च स्वमते प्रमाणत्वे, अनित्याऽवगितः प्रमाणं भवित । नित्या न तथेति विशेषो न प्रतिभातीत्यर्थः ॥ ९५ ॥

83

तत्र पूर्ववादी विशेषं दर्शयति —

नित्यायां प्रमातुरपेक्षाभावोऽनित्त्यायां तु यत्नान्तरित्तत्वात् अवगतिरपेक्षत इति विशेषः स्यादिति चेत्।

नित्यावगतिपक्षे प्रमातुः स्वावगतये प्रमाणापेक्षा न भवति । अनित्यायां त्ववगतौ प्रयत्न-व्यवधानादवगतिसाधनमपेक्षते प्रमातेति विशेषोऽस्तीत्यर्थः ॥ ९६ ॥

१६

नित्यावगतिपक्षे प्रमाणनैरपेक्ष्यं त्वयोच्यते चेत् तर्हि सिद्धमस्मिदिष्टिमिति सिद्धान्तवाद्याह— सिद्धा तर्ह्यात्मनः प्रमातुः स्वतः सिद्धिः प्रमाणनिरपेक्षतयैवेति ॥ ९७ ॥

प्रामाणनिरपेक्षत्वेन स्वतःसिद्धिमभ्यनुजानता प्रमाणाभावापेक्षाऽभ्युपगता भवति । सापि प्रमाणाभावविषयापेक्षा तवायुक्ता नित्यत्वादवगतेरिति पूर्ववाद्याह—अभावेऽप्यपेक्षाभावो नित्यत्वा- देवेति चेत् ॥ ९८ ॥

20

### उपदेशसाहस्री

न, अवगतेरेवात्मनि सद्भावादिति परिहृतमेतत् । प्रमातुरचेत्प्रमाणापेक्षा सिद्धिः कस्य प्रमित्सा स्यात् ? यस्य प्रमित्सा, स एव प्रमातऽभ्युपगऽम्यते । तदीया च प्रमित्सा कार्का प्रमेयविषयैव, न प्रमात्विषया, प्रमात्विषयत्वेऽनवस्थाप्रसङ्गात्प्रमातस्तविच्छायाश्र तस्याप्यन्यः प्रमाता तस्याप्यन्य इति । एवमेवेच्छायाः । प्रमात्वविषयत्वे प्रमातुरात्मनोऽ-<mark>व्यवहितत्वाच्च प्रमेयत्वानुपपत्तिः । लोके हि प्रमेयं नाम प्रमातुरिच्छास्पृतिप्रयत्नप्रमाण्यकी हिड्</mark> जन्मव्यवहितं सिद्धचिति, नान्यथा अवगतिः प्रमेयविषया दृष्टा । न च प्रमातुः प्रमाता स्वस्य स्वयमेव केनचिद्व्यवहितः कल्पयितुं शक्यः इच्छादीनामन्यतमेनापि । स्मृतिश्र स्मर्तव्यविषया, न स्मृत्विषया । तथेच्छाया इष्टविषयत्वमेव, नेच्छावद्विषयत्वम् । स्मृत्रि-च्छावद्विषयत्वेऽपि ह्युभयोरनवस्था पूर्ववद्परिहायी स्यात् ॥ ९९ ॥

स्वभावत एवावगतेः सद्भावात्प्रमाणाभावेऽपि नापेक्षाऽस्तीत्युत्तरमाह—न अवगतेरेवात्मनि सद्भावादिति परिहृतमेतत् । आत्मनः स्वतिस्सद्धौ हेत्वन्तरमाह—

प्रमातृइचेत्रमाणापेक्षया सिद्धिः कस्य प्रमित्सा स्यात । ततो व्यतिरिक्तस्यैव तद्विषया प्रमित्सा सेत्स्यतीत्याशङ्क्र्याह—यस्य प्रमित्सा स एव प्रमाता अभ्युपगम्यते । किञ्च पुत्रादिकमिष्टं वस्तु लोके 🔀 प्रमातुमिष्यते । न तु प्रमात्विषया काचिदिच्छा तस्यैव संगच्छते । स्वकर्त्केच्छाकर्मत्वायोगादित्याह— तदीया च प्रमित्सा प्रमेयविषयैव न प्रमात्विषया। प्रमात्रन्तरकर्तृकेच्छाकर्मत्वं प्रमातुरिष्ट-मित्याशङ्कचानवस्थाद्वयप्रसङ्गानमैवमित्याह—प्रमात्विषयत्वेऽनवस्थाप्रसङ्गात् प्रमातुस्तिदिच्छायादेच । तत्र प्रमात्रनवस्थां प्रकटयति—तस्याप्यन्यः प्रमाता तस्याप्यन्य इति । तदिच्छानवस्थां कथयति— निष्कृष्ट एवमेवेच्छायाः । यदि प्रमातृरिच्छायाः प्रमातृविषयत्वं तदा तदिच्छापि प्रमात्रन्तरविषयेति प्रमात्र-नवस्थावदिच्छानवस्था दुर्वारेत्यर्थः । इत्यात्मनः स्वतः सिद्धिर्वक्तव्येत्याह—प्रमात्विषयत्वे प्रमात् रात्मनोऽज्यविहतत्वाच्च प्रमेयत्वानुपपत्तिः । आत्मनः सकाशात्प्रमातुरव्यवहितत्वादेव घटादिवतप्रमेयत्वा-नुपपत्तेः स्वतः सिद्धिरित्येतदेव प्रपञ्चयति—लोके हि प्रमेयं नाम प्रमात्रिरच्छास्मृतिप्रयत्नप्रमाण-जन्मव्यवहितं सिध्यति । नान्यथाऽवगितः प्रमेयविषया दृष्टा । न च प्रमातुः प्रमाता स्वस्य स्वयमेव विकास केनचिद्वचवहितः शक्यः कल्पयितुम् इच्छादीनामन्यतमेनापि । व्यवहारभूमौ हि घटादिकं वस्तू प्रमेयत्वेन प्रसिद्धम् । प्रमाता प्रथमं जिज्ञासते । तस्य चेष्टायां सत्यां तस्मिन्विषये समीहितसाधनत्व-स्मृतिरुपावर्तते । ततो याथातथ्येन तज्ज्ञाने प्रयतते । प्रयत्नानन्तरं तत्र चक्षुरादिव्यापारात्प्रमाण-मुत्पद्यते । एवं प्रमात्ररेतैर्व्यवहितं प्रमेयं प्रसिद्धं भवति । यथोक्तेच्छादिव्यवधानव्यतिरेकेणावगतिर्न प्रमेयविषया लोके क्वापि दृष्टा । प्रमातूरच स्वयमेव स्वस्येच्छादीनामन्यतमेन केनचिद्वचविहितः नैव कल्पयितुं शक्यते । तस्मात्प्रमेयत्वायोगात्प्रमातुः स्वतः सिद्धिरेवास्थेयेत्यर्थः । किञ्च स्मृतिरिव न 😘 🕄 🕄 प्रमातृ विषया भवितुमहंतीत्याह—स्मृतिइच स्मर्तव्यविषया। विपक्षे दोषमाह—न स्मर्त्विषया। तथेच्छाया इष्टविषयत्वमेव । नेच्छावद्विषयत्वं स्मित्रिच्छावद्विषयत्वेऽपि हचुभयोरनवस्था पूर्ववद-परिहार्या स्यात् । यदि समृतेः स्मर्तृविषयत्वं इच्छायाद्येच्छावद्विषयत्वं, तदा स्मृतितद्वतोद्य प्रमात्रा-द्यनवस्थावदनवस्था दुर्वारा प्रसरेत्। स्मृतेः स्मृतृंविषयत्वे स्मृतृंविशेषणभूतस्मृतूरिप स्मृत्यन्तरिवषय-त्वादिच्छायास्तद्वद्विषयत्वे च तद्विशेषणभूतेच्छाया अपि तथात्वस्य दुष्परिहरत्वादित्यर्थः ॥ ९९ ॥

2

### गद्यभागः

१५५

ननु प्रमातृविषयावगत्यनुत्पत्तौ, अनवगत एव प्रमाता स्यादिति चेत् ॥१००॥

न, अवगन्तरवगतेरवगन्तव्यविषयत्वात्, अवगन्तिविषयत्वे चानवस्था पूर्ववत्स्यात् अवगतिश्वात्मिन क्रूटस्थनित्यात्मज्योतिरन्यतोऽनपेक्षेत्र सिद्धा, अग्न्यादित्याद्युष्णप्रकाशवत् इति पूर्वमेत्र प्रसाधितम् । अवगतेरचैतन्यात्मज्योतिषः स्वात्मन्यनित्यत्वे, आत्मनः स्वार्थ- ४ तानुपपत्तिः कायेकरणसंघातवत्संहतत्वात्पाराध्यं दोषत्रच्वं चावोचाम । कथं १ चेतन्यात्म- ज्योतिषः स्वात्मन्यनित्यत्वे स्मृत्यादिव्यवधानात्सान्तरत्वम् । ततश्च तस्य चेतन्य- ज्योतिषः प्रागुत्पत्तेः प्रध्वंसाच्चोध्वंमात्मन्येवाभावात्, चक्षुरादीनामित्र संहतत्वात्, पाराध्यं स्यात् । यदा च तदुत्पन्नमात्मिनि विद्यते, न तदाऽऽत्मनः स्वार्थन्वम्, तद्भावाभा- व्वापेक्षा द्यात्मानात्मनोः स्वार्थत्वपरार्थत्वसिद्धः । तस्मादात्मनोऽन्यनिरपेक्षमेत्र नित्य- चैतन्यज्योतिष्ट्वं सिद्धम् ॥ १०१ ॥

यद्विषयावगतिरुत्पद्यते सोऽवगतो व्यविह्नयते । प्रमातिर पुनरवगतेरनुत्पत्तौ स सुषुप्तसमः स्यादिति स्वतः सिद्धत्वबाधकं राङ्कते—ननु प्रमातृविषयावगत्यनुत्पत्तौ अनवगत एव प्रमाता स्यादिति चेत् ॥१००॥

१२

किमेतया प्रक्रियया सुषुप्तसाम्यं परिहर्तुमवगतिविषयत्वमात्मनो विवक्ष्यते । किं वा सुषुप्त-साम्यपरिहारोऽस्य मृग्यते । तत्राद्यं दूषयति ।

38

न अवगन्तुरवगतेरवगन्तव्यविषयत्वात् । यदि पुनरवगतेरवगन्तृविषयत्विषयत्विषयते तत्राह—अवगन्तृविषयत्वेऽनवस्था पूर्ववदपिहार्या स्यात् । यथा पूर्वं प्रमात्राद्यनवस्थोक्ता तथाऽवगतेरवगन्तृविषयत्वे तिद्वशेषणावगतेरिप तथाविधावगन्तृविषयत्वादवगतेरवगन्तुक्चानवस्था दुःखस्था स्यादित्यर्थः । द्वितीयं प्रत्याह—अवगतिश्चात्मिन कूटस्थिनित्यात्मज्योतिः अन्यतोऽनपेक्षेव सिद्धा अग्न्यादित्याद्युष्ण-प्रकाशवदिति पूर्वमेव प्रसाधितम् । अवगतेश्चतन्यात्मज्योतिषः स्वात्मन्यनित्यत्वे आत्मनः स्वार्थत्वानुपपतिः । न केवलं स्वार्थत्वासिद्धः परार्थत्वं च स्यादित्याह—कार्यकरणवत्संहतत्वात्पाराथ्यं दोष वत्त्वं चावोचाम । उक्तमेवार्थं प्रश्नपूर्वं समर्थयते कथं ? चैतन्यात्मज्योतिषः स्वात्मन्यनित्यत्वे समृत्यादिव्यवधानात्सान्तरत्वम् । ततश्च तस्य चैतन्यज्योतिषः प्रागुत्यत्तेः प्रध्वंसाच्चोधर्वमात्मन्यन्वाभावात् चक्षुराद्योनामिव संहतत्वात्पारार्थ्यं स्यात् । प्रागूर्ध्वमित्यवधिकरणप्रयुक्तं फलं कथयति—यदा च तदुत्पन्नमात्मिनि विद्यते न तदाऽऽत्मनः स्वार्थत्वम् । चैतन्यप्रभावापेक्षमात्मनः स्वार्थत्वम् । अनात्मनस्तु परार्थत्वं चेतनाभावापेक्षमित्युक्तमेव व्यनक्ति । तद्भावाभावापेक्षा ह्यात्मानात्मनोः स्वार्थत्व-परार्थत्विद्धः । आत्मनः स्वार्थत्वे सिद्धे फिलतमाह—तस्मादात्मनोऽन्यिनरपेक्षमेव नित्यचैतन्य-ज्योतिष्ट्वं सिद्धम् ॥ १०१ ॥

२०

१. इच्छादिवृत्त्यन्तरपूर्वंकत्व—रामतीर्थं।

### उपदेशसाहस्री

# नन्वे वंसति, असति श्रमाश्रयत्वे, कथं श्रमातुः श्रमातृत्वम् ? ॥ १०२ ॥

उच्यते—प्रमाया नित्यत्वेऽनित्यत्वे च रूपविशेषाभावात् । अवगतिर्हि प्रमा, तस्याः स्मृतीच्छादिपूर्विकाया अनित्यायाः कूटस्थनित्याया वा, न स्वरूपविशेषो विद्यते, यथा धात्वर्थस्य तिष्ठत्यादेः फलस्य गत्यादिपूर्वकस्यानित्यस्यागतिपूर्वस्य नित्यस्य वा रूपविशेषो नास्तीति तुल्यो व्यपदेशो दृष्टः— "तिष्ठन्ति मनुष्याः", "तिष्ठन्ति पर्वताः" इत्यादिः । तथा नित्यावगतिस्वरूपेऽपि, प्रमातिर प्रमातृत्वव्यपदेशो न विरुध्यते, फलसामान्यादिति ॥ १०३॥

8

अत्राह विष्यः—नित्यावगतिस्वरूपस्यात्मनोऽविक्रियत्वात्कार्येकरणेरसंहत्य तक्षादीनामिव वास्यादिभिः कर्तु त्वं नोपपद्यते । असंहतस्वभावस्य च कार्यकरणोपादानेऽनवस्था

2

अत्मनो नित्यचैतन्यज्योतिष्ट्वे प्रमातृत्वाभावान्न प्रमातृत्वव्यपदेशोपपत्तिरिति शङ्कते— नन्वेवं सत्यसति प्रमाश्रयत्वे कथं प्रमातुः प्रमातृत्विमिति ॥ १०२ ॥

चैतन्यस्य कूटस्थज्योतिष्ट्वेऽपि सम्भवत्यौपचारिकं प्रमातृत्वमित्युत्तरमाह—उच्यते-प्रमायाः नित्यत्वे अनित्यत्वे च रूपविशेषाभावात् । तदेव विवृणोति—अवगतिहि प्रमा । तस्याः स्मृतीच्छापूर्विकाया अनित्यायाः कूटस्थिनित्याया वा न स्वरूपविशेषो विद्यते । अवगतिनित्यत्वे अनित्यत्वे च स्वरूपविशेषाभावात्प्रमातिरि व्यपदेशस्य तुल्यत्वोपपत्तिरिति हष्टान्तेन स्पष्टयिति—यथा धात्वर्थस्य तिष्ठत्यादेः फलस्य गत्यादिपूर्वकस्य अनित्यस्य अगतिपूर्वस्य नित्यस्य वा रूपविशेषो नास्तीति तुन्यो व्यपदेशो दृष्टः । तिष्ठन्ति मनुष्यास्तिष्ठन्ति पर्वता इत्यादिः । तथा नित्यावगतिस्वरूपेऽपि प्रमात्तरि प्रमातृत्वव्यपदेशो न विद्ययते फलसामान्यादिति ।

85

धात्वर्थस्य तिष्ठत्यादेरिति सामानाधिकरण्यम् । आदिशब्देन भवत्यादि गृह्यते । तदीयं फलं गतिनिवृत्तिः सत्त्वं इत्यादि । गत्यादीत्यादिशब्देन भवनादिग्रहणम् । घटो भवत्यात्मा भवतीत्यादि । स्वरूपत्वेन नित्यत्वेऽपि प्रमातृत्वव्यपदेशोपपत्तिरित्यत्र हेतुमाह—फलेति । नित्यत्वे च फलस्यावगतेः १६

समानत्वात्प्रमातृत्वव्यपदेशस्यात्मन्यविरुद्धतेत्यर्थः ॥ १०३ ॥

र । तेः

कूटस्थज्योतिःस्वभावत्वेऽपि प्रमातृत्वव्यपदेशमात्मन्यौपचारिकमिवरुद्धमुक्तवा कर्तृत्वासम्भवं वक्तुं चोद्यमुद्भावयित—अत्राह—शिष्यः नित्यावगितस्वरूपस्यात्मनोऽविक्रियत्वातकार्यकरणैरसंहत्य तक्षादीनामिव वास्यादिभिः कर्तृत्वं नोपपद्यते । कार्यकरणैः संहतिमप्राप्य कर्तृत्वं नोपपद्यते चेतर्हि कार्यकरणोपादानपूर्वककर्तृत्वं भविष्यतीत्याशङ्कचाह—असंहतस्वभावस्य कार्यकरणोपादानेऽनवस्था

38

प्रसज्येत । तक्षादीनां तु कार्यकरणैनित्यमेव संहतत्विमिति वास्याद्युपादाने नान-वस्था स्यादिति ॥ १०४ ॥

इह तु असंहतस्वभावस्य करणानुपादाने कर्नृत्वं नोपपद्यत इति करणप्रपादेयम्, तदुपादानमपि विक्रियैवेति तत्कर्नृत्वे करणान्तरप्रपादेयम्, तदुपादानेऽप्यन्यदिति प्रमातुः स्वातन्त्र्येऽनवस्थाऽपरिहार्या स्यादिति । न च क्रियैवात्मानं कारयति, अनिवित्तियाः स्वरूपा-भावात् । अथान्यदात्मानप्रपेत्य क्रियां कारयतीति चेत्—न, अन्यस्य स्वतःसिद्धत्वाविषय-त्वाद्यनुपपत्तेः न ह्यात्मनोऽन्यदचेतनं वस्तु स्वप्रमाणकं दृष्टम् । शब्दादि सर्वमेवावगतिफला-वसानप्रत्ययप्रमितं सिद्धं स्यात् । अवगतिश्चेदात्मनोऽन्यस्य स्यात्, सोऽप्यात्मवासंहतः स्वार्थः स्यात् न परार्थः । न च देहोन्द्रयविषयाणां स्वार्थतामवगन्तुं शक्नुमोऽवगत्यवसानप्रत्यया-पेक्षसिद्धिदर्शनात् ॥ १०५ ॥

प्रसज्यते । कार्यकरणोपादानमि क्रियात्वादुपादानान्तरपूर्वकं तदिष तथेत्यनवस्थाप्रसिक्तिरित्यर्थः । यथा तक्षादोनां वास्यादिभिः संहतानां वास्योपादानेऽिष नानवस्था तथाऽत्रापि स्यादित्याशङ्कचाह— तक्षादीनां तु कार्यकरणैनित्यमेव संहतत्विमिति वास्याद्युपादाने नानवस्था स्यात् ॥ १०४॥

१६

20

25

दार्ष्टीन्तिके दृष्टान्ताद्विशेषं दर्शयन्ननवस्थां व्यवस्थापयति—इह त्वसंहतस्वभावस्य करणा-नुपादाने कर्तुःवं नोपपद्यत इति करणमुपादेयम् । तदुपादानम प विक्रियैवेति तत्कर्त्तृत्वे करणान्तर-मुपादेयम् । तदुपादानेऽप्यन्यदिति प्रमातुः स्थातन्त्रवेऽनवस्थाऽपरिहार्या । स्वातन्त्रये कर्तृत्वे सतीत्यर्थः । एवमात्मिन शिष्येणोक्तं कर्त्तु त्वासम्भवमभ्युपेत्य क्रियेव धात्वर्थो नियोगो वा कार्यत्वेनावगतः स्वसिद्धचर्थं पृष्णं प्रेरयतीति मतान्तरमाशङ्क्य निराकरोति—न च क्रियैवात्मानं कारयति अनिर्वतितायाः स्वरूपा-पूर्वादृष्टमेवात्मानं प्राप्य तत्र कर्तृत्वं सम्पादयतीति अथान्यदात्मानमुपेत्य क्रियां कारयतीति चेत्। अदृष्टस्यात्मव्यतिरिक्तत्वात्र स्वतः सिद्धिर्घटादिवत् न चात्मत्वात्तद्वदेवाविषयत्वम् । न च ताभ्यामनात्मनस्तस्यात्मप्रेरकत्वम् । अतो न पूर्वादृष्टावष्टम्भा-दात्मनि कर्त्तु त्वसिद्धिरिति दूषयति —न अन्यस्य स्वतः सिद्धत्वाविषयत्वाद्यनुपपत्तेः । अदृष्टस्यानात्मनः स्वतः सिद्धत्वाभावं स्पष्टयति—न ह्यात्मनोऽन्यदचेतनं वस्तु स्वप्रमाणकं दृष्टम् । कथं तिह शब्दादेः सिद्धिस्तत्राह—शब्दादि सर्वमेवावगति फलावसानप्रत्यथप्रमितं सिद्धं स्यात् । नन्वात्मव्यतिरिक्तोऽवीश्वरः सर्वज्ञः सन्नात्मप्रेरकः स्यादिति चेतत्राह—अवगितश्चेदात्मनोऽन्यस्य स्यात् सोऽप्यात्मैवासंहतः स्वार्थः स्यान्न परार्थः । लौकिकदृष्ट्या आत्मनोऽन्यस्येश्वरस्य स्वाभाविकी चेदवगतिरिष्टा सोऽप्यस्माक-मात्मैव ''अयमात्मा ब्रह्मोत्ति'' श्रुतेः । अतो न तस्मिन्नात्मप्रेरकत्वोपपत्तिरित्यर्थः । चैतन्याश्रयो देहादिरेवात्मेत्यङ्गीकारात्कथं तस्यासंहतत्वमित्याशङ्क्ष्याह—न च देहेन्द्रियविषयाणां स्वार्थतानवगन्तुं शक्नमः । अवगत्यवसानप्रत्ययापेक्षसिद्धिदर्शनात ।

58

26

11

यथा विह्नगतेन प्रकाशेन विह्निर्ने प्रकाश्यते । तथा देहधर्मश्चेदवगितर्ने तया देहोऽवगम्येत । अवगम्यते च अतो देहो नात्मा ॥ १०५ ॥

### उपदेशसाहस्री

# नन् देहस्यावगतौ न कश्चित्प्रत्यक्षादिप्रत्ययान्तरमपेक्षते ॥ १०६ ॥

बाढम्, जाग्रत्येवं स्यात् । मृतिसुचुप्तयोस्तु देहस्यापि प्रत्यक्षादिप्रमाणापेक्षेव सिद्धिः, तथेवेन्द्रियाणाम् — बाह्या एव हि जब्दादयो देहेन्द्रियाकारपरिणताः — इति प्रत्यक्षादिप्रमाणापेक्षेव हि सिद्धिः। सिद्धिरिति च प्रमाणफलमवगतिमवीचाम। सा चावगतिः कुटस्था स्वयंसिद्धा आत्मज्योतिः स्वरूपेति च ॥ १०७ ॥

अत्राह चोदकः - अवगतिः प्रमाणानां फलं क्रूटस्थनित्यात्मज्योतिःस्बरूपेति च विप्रतिषद्भम् । इत्युक्तवन्तमाह--न विप्रतिषद्भम् । कथं तर्हि ? कूटस्था नित्यापि सती <mark>प्रत्यक्षादिप्रत्ययान्ते लक्ष्यते ताद्रथ्यात् । प्रत्यक्षादिप्रत्ययस्य अनित्यत्वे, अनित्येव भवति । 🔻 🤝 🖘</mark> प्रमाणानां फलमित्यपचर्यते ॥ १०८ ॥

# यद्येवं भगवन्, क्रुटस्थनित्यावगतिरात्मज्योतिःस्वरूपैव स्वयंसिद्धा, आत्मनि

अवगत्यपेक्षसिद्धित्विमत्यत्र राङ्कते-तनु देहस्यावगतौ न किरचत् प्रत्यक्षादिप्रत्ययान्तरमपेक्षते।।१०६।।

तत्रार्धमङ्गोकृत्यार्धं दूषयति—

बाहम जाग्रत्येवं स्यात मृतिसूषुप्रयोस्तु देहस्यापि प्रत्यक्षादिप्रमाणापेक्षेव सिद्धिः तथैवे-न्द्रियाणाम् । यथा जडस्य देहस्य प्रत्यक्षाद्यपेक्षा सिद्धिस्तथा इन्द्रियाणामिष जडत्वाविशेषात्तदपेक्षैव सिद्धिरित्याह—तथेति । किञ्च देहादिरनात्मा भौतिकत्वादुभयसम्प्रितपन्नशब्दादिवदित्याह—बाह्या एव हि शब्दादयो देहेन्द्रियाकारपरिणताः। किञ्च शब्दादीनां प्रत्यक्षादिसापेक्षसिद्धित्वात्तेषामेत्र देहा-द्याकारपरिणतानां तदपेक्षसिद्धित्वं हढिमित्याह—इति प्रत्यक्षादिप्रमाणापेक्षेव सिद्धिः। ननु सिद्धि-रुत्पत्तिरुच्यते । न सा प्रत्यक्षाद्यपेक्षा तत्राह—सिद्धिरिति प्रमाणानां फलमवगतिमवोचाम । ननु मदशक्तिवद्देहाकारपरिणतेषु भूतेष्ववगतिरुत्पद्यतं इति । न, प्रागुक्तन्यायपरास्तत्वादित्याह —सा चाव-गतिः कूटस्था स्वयंसिद्धाऽऽत्मज्योतिःस्वरूपेति च क्रियापदानुषं द्वाचोतकोऽन्यश्चकारः ॥ १०७ ॥

कूटस्था चेदवगतिस्तींह फलत्वं तस्या व्याहतमिति चोदयति—अत्राह चोद हः अवगितः प्रमाणानां फलं कूटस्थनित्यात्मज्योतिःस्वरूपेति च विप्रतिषिद्धम् । कूपाकाशकार्यत्ववदौपचारिकं कार्यंत्वमुपेत्य फलं दर्शयति—इत्युक्तवन्तमाह न विप्रतिषिद्धम्। कथं तींह कूटस्था नित्यापि सती प्रत्ययान्ते लक्ष्यते तादर्थ्यात् । प्रत्यक्षादिप्रत्ययस्यानित्यत्वे अनित्येव फलमित्यूपचर्यते ।। १०८ ।।

प्रमातृत्वं कर्तृत्वं फलत्वं च कूटस्थावगतिस्वरूपे कल्पनामात्रमित्युपपाद्याधुना बाह्यद्वैतस्यापि कल्पि-तत्वं चोद्यमुखेन दर्शयति—यद्येवं भगवन् कूटस्थनित्यावगितरात्मज्योतिःस्वरूपेव स्वयंसिद्धा । आत्मनि 📁 🏗 🖽 🔀

प्रमाणनिरपेक्षत्वात् ततोऽन्यद्वेतनं संहत्यकारित्वात्परार्थम् । येन च सुखदुःखमोहहेतुप्रत्ययावगित्रह्रपेण पारार्थ्यं, तेनैव स्वरूपेणानात्मनोऽस्तित्वं, नान्येन रूपान्तरेण । अतो
नास्तित्वमेव परमार्थतः । यथाहि लोके रज्जुसपेमरीच्युदकादीनां तदवगितिच्यितरेकेणाभावो
दृष्टः, एवं जाग्रत्स्वप्नद्वैतभावस्यापि तदवगितिच्यितरेकेणाभावो युक्तः । एवमेव परमार्थतः
भगवन्, अवगतेरात्मज्योतिषो नैरन्तर्यभावात्क्रुटस्थनित्यताऽद्वैतभावश्च, सर्वप्रत्ययमेदेष्वद्यभिचारात् । प्रत्ययमेदाश्चावगितं व्यभिचरन्ति । यथा स्वप्ने नीलपीताद्याकारमेदह्रपाः प्रत्ययास्तदवगितं व्यभिचरन्तः परमार्थतो न सन्तीत्युच्यन्ते,
एवं जाग्रत्यिप नीलपीतादिप्रत्ययमेदास्तामेवावगितं व्यभिचरन्तोऽसत्यह्रपा भवितुमहिन्ति । तस्याश्चावगतेरन्योऽवगन्ता नास्तीति न स्वेन स्वरूपेण स्वयम्रपादातुं

8

2

25

38

20

व्रमाणनिरपेक्षत्वात् । ततोऽन्यदचेतनं संहत्यकारित्वात्परार्थम् । अवगतिविषयस्याचेतनस्य संहत्यकारित्वेन परार्थत्वे शुक्तिरजतादिवन्मिथ्यात्वसिद्धिरित्ययुक्तम् । पुरुषस्यापि जडस्य सत्त्वरजस्तम-स्साम्यात्मकप्रकृतिरूपेण परार्थस्यैव सांख्यैः सत्यत्वोपगमादित्याशङ्क्रचाह—येन च सुखदुःखमोह-व्रत्ययावगतिरूपेण पारार्थ्यं तेनैव स्वरूपेणानात्मनोऽस्तित्वं नान्येन रूपान्तरेणातो नास्तित्वमेव वरार्थतः । सुखस्य दुःखस्य मोहस्य च हेतवो ये प्रत्ययाः बृद्धिपरिणामास्तैरवगतेन रूपेण जडं परमार्थम् । तेनैव स्वरूपेणास्यानात्मनो दृश्यस्य द्रष्टारं प्रत्यस्तित्वं नान्येनातीन्द्रियपरिकल्पितेन । शद्धं चिद्र्पं स्वतन्त्रं जगत्कारणमित्यादिना रूपान्तरेणास्तित्वे मानाभावात्। आगमविशेषाच्च तेन द्वैतस्य वस्तुतो नास्तित्त्वमेव द्वैतत्वात्स्वप्नद्वैतवदित्यर्थः । किञ्च विमतं तत्त्वतो नावगत्यतिरे-केणास्ति दृश्यत्वाद्रज्जुसर्पादिवदित्याह—पथाहि लोके रज्जुसर्पमरीच्युदकादीनां तदवगतिव्यतिरेकेणा-भावो दृष्टः एवं जाग्रत्स्वप्नद्वैतभावस्यापि तदवगतिव्यतिरेकेणाभावो युक्तः। किञ्च यथा द्वैतं मिथ्येति मम प्रतिभासते तथैव कृटस्थनित्यत्वमिद्धतीयत्वं चावगतेर्मम प्रतिभाति स्वप्रकाशत्वादनविच्छन्नत्वाद-व्यभिचारित्वाच्चेत्याह—एवमेव भगवन्नवगतेरात्मज्योतिषो नैरन्तर्यात्कूटस्यनित्यता अद्वैतभावश्च सर्व-प्रत्यपभेदेष्वव्यभिचारात् । किञ्च विमतं असत्यं व्यभिचारित्वात्स्वप्नविदत्याह—प्रत्ययभेदाश्चावर्गात व्यभिचरन्ति। यथा स्वप्ने नीलपीताद्याकारभेदप्रत्ययास्तदबर्गातं व्यभिचरन्तः परमार्थतो न सन्तोत्युच्यन्ते। नीलपोतादिप्रत्ययभेदास्तामेवावर्गातं व्यभिचरन्तो असत्यरूपा तमहंन्ति । तेन द्वैतस्य मिथ्यात्वे दृश्यत्वं व्यभिचारित्वं च कारणमुक्तम् । तदवगतेरपि तुल्यमिति तस्मिन्मिथ्यात्वप्रसिक्तिरित्याशङ्क्र्याह-तस्याद्यावगतेरन्योऽवगन्ता नास्तीति न स्वेन रूपेण स्वयमुपादातुं

### उपदेशसाहस्री

हातुं वा शक्यते, अन्यस्य चाभावात् ॥ १०९ ॥

तथैवेति । एषाऽविद्या, यन्निमित्तः संसारो जाग्रतस्वप्नलक्षणः । तस्या अविद्याया विद्या निवर्तिका । इत्येवं त्वसभयं प्राप्तोऽसि । नातः परं जाग्रत्स्वप्नदुःखमनुभविष्यसि । REMARKS THE COURSE OF THE PERSON OF THE PARTY OF THE PART संसारदुःखान्युक्तोऽसीति ॥ ११० ॥

ओमिति ॥ १११ ॥

### हातुं वा शक्यते । अन्यस्य चाभावात् ।

तथैवेति । एषाऽविद्या । स्वेन स्वस्य कर्मकर्तृत्वविरोधेन हानोपादानायोगक्चेत् अन्येनैव 🥦 🥦 र्ताह स्वस्य हानोपादाने स्यातां विरोधादित्याशङ्ख्याह—अन्यस्य चेति ॥ १०९ ॥ अद्वितीयस्य प्रत्यगात्मनः सच्चिदानन्दैकतानस्य परमार्थत्वं द्वैतप्रपञ्चस्य तु मिथ्यात्विमत्येवं शिष्ये-णोक्तम् । गुरुणा चाभ्यनुज्ञाते विपरीतप्रथा कथमित्याशङ्कचाह—एषेति । विद्याऽभावं व्यवच्छेतुं विश्विनष्टि—यिन्निमत्तः संसारो जाग्रत्स्वप्नलक्षणः । अविद्यायास्तर्हि कृतो निवृत्तिरित्याशङ्कृचाह—तस्या अविद्यायाः विद्या निर्वात्तका । सा च विद्या तवोक्तप्रकारेण संवृत्तोति कृतकृत्यस्त्विमत्याह—इत्येवं स्वमभयं प्राप्तोऽसि । विद्योत्पत्तेरूर्ध्वमभयप्राप्ति व्यक्तीकरोति —नातः परं जाग्रत्स्वप्नद्रःखमनुभविष्यसि ।

85

6

संसारदः खान्मुक्तोऽसीति ॥ ११०॥

बोमिति । शिष्योऽपि यथोक्तं यथावद्गृहीत्वा कृतकृत्यत्वमनुजानाति ।। १११ ॥

।। इति कूटस्थाद्वयात्मबोधनामकं अवगतिप्रकरणं द्वितीयम्।।

# ॥ अथ परिसङ्ख्यानप्रकरणम् ॥ ३ ॥

मुमुश्रूणामुपात्तपुण्यापुण्यक्षपणपराणामपूर्वानुपचयार्थिनां परिसंख्यानिमद-मुच्यते—अविद्याहेतवो दोषा वाङ्मनःकायप्रदृत्तिहेतवः; प्रदृत्तेश्चेष्टानिष्टमिश्रफलानि कर्माण्युपचीयन्ते इति तन्मोक्षार्थम् ॥ ११२ ॥

8

तत्र शब्दस्पर्शस्त्रपरसगन्धानां विषयाणां श्रोत्रादिग्राद्यत्वात्, स्वात्मिन परेषु वा विज्ञानाभावः, तेषामेव परिणतानां यथा लोष्टादीनाम् । श्रोत्रादिद्वारैश्र ज्ञायन्ते । येन च ज्ञायन्ते, स विज्ञातृत्वादतज्जातीयः । ते हि शब्दादयोऽन्योन्यसंसर्गित्वा- ज्जन्मवृद्धिविपरिणामापक्षयनाश्चसंयोगाविभीवितरोभावविकारविकारिक्षेत्रवीजाद्यनेकधर्माणः, सामान्येन च सुखदुःखाद्यनेककर्माणः । तद्विज्ञातृत्वादेव स विज्ञाता सर्वशब्दादि-

2

## अथ परिसङ्ख्यानप्रकरणम्॥ ३॥

विधरहितपूर्वोक्तविद्यासम्पन्नस्य कृतकृत्यस्य विधितो न किञ्चिदनुष्ठेयमिति प्रतिष्ठापितम् । सम्प्रति येषामपरोक्षं वाक्यार्थज्ञानं स्फुटतरपदार्थज्ञानविरहितत्वान्न संपद्यते तेषामनुष्ठेयशेषं दर्शयति—मुमुक्षूणामुपात्तपुण्यापुण्यक्षपणपराणामपूर्वानुपचयार्थिनां परिसंख्यानमिदमुच्यते । परिसंख्यानं वक्ष्यमाणमनुचिन्तनं; तस्य फलमाह—अविद्याहेतवो दोषा वाङ्मनःकायप्रवृत्तिहेतवः; प्रवृत्ते- इच्छानिष्टमिश्रफलानि कर्माणि उपचीयन्त इति तन्मोक्षार्थम् । तन्मोक्षार्थमित्यत्र तच्छब्देनाविद्यादयो गृह्यन्ते ॥ ११२ ॥

85

१६

परिसंख्यानं च कुर्वता प्रथममात्मानात्मिविवेचनं कर्ताव्यमित्याह—तत्र शब्दस्पर्शंख्परसगन्धानां विषयाणां श्रोत्रादिग्राह्यत्वात्स्वात्मित परेषु वा विज्ञानाभावः तेषामेव परिणतानां यथा लोष्टादीनाम् । श्रोत्रादिद्वारेच्च ज्ञायन्ते । येन च ज्ञायन्ते स ज्ञातृत्वादतज्जातीयः । यथा बाह्यानां शब्दादीनां लोष्टादिसहशानां ज्ञानाभावो दृष्टस्तथा तेषामेत्र शब्दादीनां देहाकारपरिणतानां स्वपरिवषयिवज्ञाना- भावो विज्ञायते । दैहिकाः शब्दादयः स्वपरज्ञानशून्याः शब्दादित्वात् बाह्यशब्दादिवदित्यर्थः । देहस्यानात्मत्वमुक्तवा तद्विलक्षणमात्मानमनुमातुमारभते । श्रोत्रादीत्यादिना । वैलक्षण्यमेव स्फुटयति— ते हि शब्दादयोऽन्योन्यसंस्गित्वात् जन्मवृद्धिवपरिणामापक्षयनाशसंयोगवियोगाविर्भावतिरोभावविकार- विकारिक्षेत्रबीजाद्यनेकधर्माणः सामान्येन च सुखदुःखाद्यनेककर्माणः। तद्विज्ञातृत्वादेव तद्विज्ञाता सर्वशब्दादि-

२०

### **उपदेशसाहस्रो**

धर्मविलक्षणः ॥११३॥

तत्र शब्दादिभिरुपलभ्यमानैः पीडचमानी विद्वानेवं परिसंचक्षीत ॥ ११४ ॥

शब्दस्तु ध्वनिसामान्यमात्रेण, विशेषधर्भेवी षड्जादिभिःप्रियैः स्तुत्यादिभिरिष्टै-रनिष्टैश्वासत्यवीभत्सपरिभवाक्रोशादिभिर्वचनैर्वा मां टक्स्वभावमसंसर्गिणमविकि-₹प्रदूर. गोचरीकृत्य, यमचलमनिधनमभयमत्यन्तस्क्ष्ममविषयं हानिवृद्धिवी। शब्दिनिमित्ता असंसर्गित्वादेव अत एव शब्दः ? अतो करिष्यति स्तुतिनिन्दादिप्रियाप्रियत्वादिलक्षणः सां किं

धर्मविलक्षणः । जन्मादिविकारैः शरीरस्य विकारे सित देहबीजपुण्याद्यनेकधर्माणस्ते शब्दा-दयो भवन्ति । तथा विशेषरूपेण केचन शब्दादयः सुखहेतवो जायन्ते । केचन दुःखहेतवः सम्पद्यन्ते । सामान्येन चान्तःकरणाद्यनेकधर्मवन्तो भवन्ति । तद्विज्ञातृत्वादेवात्मा तद्धर्मविलक्षणः सिध्यतीत्यर्थः । दैहिकाः शब्दादयः स्वविजातीयग्राह्याः ग्राह्यत्वाद्घटवदित्यात्मानात्मविवेको दिश्तिः ॥ ११३ ॥

सम्प्रति परिसंख्यानप्रकारं दर्शयितुं प्रक्रमते—तत्र शब्दादिभिरुपलभ्यमानैः पीडचमानो विद्वानेवं परिसंचक्षीत ॥ ११४॥

शब्देन दृश्यमानेन सामान्येन सामान्यात्मना विशेषात्मना च पीडचमानस्य विदुषस्तद्विषये प्रथममनुचिन्तनप्रकारं दर्शयति—शब्दस्तु ध्वनिसामान्यमात्रेण वा विशेषधमेंवां षड्जादिभिः प्रियः स्तुत्यादिभिवंष्टरेनिष्टेश्चासत्यवीभत्सपरिभवाक्रोशादिवचनैवां मां दृक्स्वभावम् असंसर्गणं अविक्रियं अचलं अनिधनमभयमत्यन्तसूक्ष्ममिवषयं गोचरीकृत्य स्प्रष्टुं नैवार्हति । असंसर्गित्वादेव मम । अत एव न शब्दिनिमत्ता हानिवृद्धिवां । अतो मां कि करिष्यित स्तुतिनिन्दादिप्रयाप्रियलक्षणः शब्दः । विशेषधर्माणामेव प्रियाप्रियभेदेन द्वैविध्यमादर्शयति—प्रियौरित । अनिष्टानप्रियानिप शब्दिवशेषानु-दाहरति—असत्येति । वृद्धानां सभायां वक्तुं अयोग्यं स्त्रीवर्णनाद्यसभ्यम् । वीभत्सं जुगुप्सितं सर्वेरेव सिद्धिवर्गाह्तम् । परिभवस्तिरस्कारप्रयोगः । आक्रोशस्त्विधक्षेपप्रभेदः । अन्यान्यिप परिहासादिव-चनान्यादिशब्देन गृह्यन्ते यथोक्तैः विशेषैरात्मानं पीडियतुं शब्दो न शक्नोत्तीत्यत्र विदुषो विवेकातिरेकं हेतुमाह । दृक्स्वभाविमिति । असङ्गत्वाच्चात्मनस्तत्र शब्दसंस्पर्शो नास्तीत्याह—अविक्रियमिति । स्पन्द-शून्यत्वाच्च न तत्रास्ति शब्दिनिमत्ता क्रियेत्याह—अचलिति । जननमरणविरहितत्वाच्च तत्र शब्दिनिमत्तं कार्यं नास्तीत्याह—अनिधनमिति । अविद्यातत्कार्यंसंस्पर्शाभावाच्चात्मित शब्दवैफल्य-

8

-

१२

१६

A CO

20

अविवेकिनं हि शब्दमात्मत्वेन गतं प्रियः शब्दो वर्धयेत्, अप्रियश्च क्षपयेत्, अविवेकित्वात् । नतु मम विवेकिनो बालाग्रमात्रमपि कर्तुम्रत्सहते इति । एवमेव स्पर्शसामान्येन तिहशेषेश्च शीतोष्णमृदुकर्कशादिन्वरोदरश्र्लादिन्तक्षणैश्चा-प्रियैः प्रियैश्च कैश्चिन्छरीरसमवायिभिर्वाद्यागन्तुकनिमित्तैश्च न मम काचिद्विक्रिया वृद्धिहानिलक्षणा अस्पर्शत्वात्क्रियते, व्योम्न इव मुष्टिघातादिभिः । तथा रूपसामान्येन तिद्विषेश्च प्रियाप्रियैः स्त्रीव्यञ्जनादिलक्षणौररूपत्वान्न मम काचिद्धानिष्ट द्विर्वा क्रियते । तथा रससामान्येन तिहशेषेश्च प्रियाप्रियैः मधुराम्ललवणकद्वतिक्तकषायम् द्वुद्धिभिः परिगृहीतैः अरसात्मकस्य मम न काचिद्धानिष्ट द्विर्वा क्रियते । तथा गन्धसामान्येन तिद्व-शेषेश्च प्रियाप्रियैः प्रसात्मकस्य मम न काचिद्धानिष्ट द्विर्वा क्रियते । तथा गन्धसामान्येन तिद्व-शेषेश्च प्रियाप्रियैः पुष्पाद्यनुलेपनादिलक्षणैरगन्धात्मकस्य न मम काचिद्धानिष्ट द्विर्वा क्रियते,

मित्याह । उभयविधेन्द्रियाग्राह्यत्वाच्च तत्र शब्दस्याप्रवृत्तिरित्याह—अत्यन्तसूक्ष्मिमित । किञ्च विषये शब्दप्रवृत्तिरुपलभ्यते आत्मा च प्रत्यक्त्वादविषयस्तत्र कृतःशब्दप्रवृत्तिरित्याह—अविषयमिति । असंसर्गित्वं पूर्वोक्तसर्वविशेषणोपलक्षणम्। यथोक्तात्मविद्यावति विदुषि शब्दस्यासंस्पर्शे सिद्धे 33 फिलतमाह—अत इति । यदि विद्षि हानिवृद्धिहेत्त्वासिद्धेः शब्दो न किञ्चित्करोति । तर्हि कुत्रास्य सावकाशत्विमत्याशङ्क्ष्याह—अविवेकिनं हि शब्दमात्मत्वेन गतं प्रियः शब्दो वर्द्धयेत्। अप्रियरच क्षपयेदविवेकित्वात्। न मम विवेकिनो बालाग्रमात्रमि कर्त्तुमुत्सहत इति । पूर्वीक्तमेव स्पष्टार्थं व्यावर्त्यत्वेन कीर्त्तयति—नित्वित । इतिशब्दस्त परिसंचक्षीतेति पूर्वत्र संबद्ध्यते । शब्दे सामान्य-१६ विशेषात्मनि द्शितं न्यायं स्पर्शरूपसगन्धेष्वपि तथाविधेष्वतिदिशति—एवमेव स्पर्शसामान्येन तद्विशे-षैश्च शीतोष्णमृदुकर्कशज्वरोदरशूलादिलक्षणैरिप्रयैः प्रियेश्च कैश्चित् शरीरसमवायिभिर्बाह्यागन्तुक-निमित्तैश्च न मे काचिद्विकिया वृद्धिहानिलक्षणा क्रियते । अस्पर्शत्वाद्वचोम्न इव मुष्टिघातादिभिः, तथा रूपसामान्येन तद्विशेषैश्च प्रियाप्रियैः स्त्रीव्यञ्जनादिलक्षणैररूपत्वान्न काचिन्मम हानिव्दिर्वा 20 क्रियते । तथा रससामान्येन तद्विशेषैश्च प्रियाप्रियमधुराम्ललवणितक्तकदुकषायमूढबुद्धिपरिगृहीतैर-रसात्मकस्य मम न का चिद्धानिवृंद्धिर्वा क्रियते। तथा गन्धसामान्येन तद्विशेषैश्च प्रियाप्रियः पुरुपानुलेपनादिलक्षणैरगन्थात्मकस्य न मम काचिद्धानिर्वृद्धिर्वा क्रियते । प्रियाः शरीरसमवायिनः स्पर्शाश्चन्दनपङ्कस्पर्शो धर्मकाले शिशिरतरस्पर्शश्चेत्येवमादयो बाह्यान्यागन्तुकानि निमित्तानि येषां 38 चन्दनपंकादीनां अस्पर्शत्वादिति च्छेदः। रसादिविशेषाणां कथं प्रियाप्रियत्वं तत्राह्—मधुरेति।

### उपदेशसाहस्री

"अज्ञब्दमस्पर्ज्ञमरूपमन्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्धवच्च यत्" इति श्रुतेः ॥ ११५ ॥

किंच—य एव बाह्याः शब्दादयः, ते शरीराकारेण संस्थिताः तद्ग्राहकैश्च श्रोत्रा-द्याकारैः, अन्तःकरणद्वयतद्विषयाकारेण च, अन्योन्यसंसर्गित्वात्संहतत्वाच्च सर्विक्रयास्त । तत्रैवं सित विदुषो न मम किश्चच्छत्रुर्मित्रमुदासीनो वाऽस्ति । तत्र यदि किश्चित्मिथ्या-ज्ञानाभिमानेन प्रियमप्रियं वा प्रयुयुङ्क्षेत् क्रियाफललक्षणं तन्मृषेव प्रयुयुङ्क्षिति सः, तस्या-विषयत्वानमम, ''अव्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयम्'' इति स्मृतेः । तथा सर्वेषां पश्चानामपि भृतानामविकार्यः, अविषयत्वात् ''अच्छेद्योऽयमदाह्योऽयम्'' इति स्मृतेः ।

8

(FBW

अस्पर्शत्वादिविशेषणानि कथमात्मनि सिद्धानीत्याशङ्क्ष्याह—"अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्ववच्च यदि"ति श्रुते । नित्यमिति विशेषणं प्रत्येकं सम्बचद्धते ।। ११५ ।। 6

शब्दस्पर्शंक्परसगन्धैः सामान्यविशेषक्ष्पैनं हानिर्वृद्धिर्वाऽऽत्मनोऽस्तीत्यतस्तैरनिभभवमनुचिन्तनीयमिभधाय शब्दत्वाद्यनिभभवमनुचिन्तनीयमुपन्यस्यित—िकञ्च य एव बाह्याः शब्दादयस्ते 
शरीराकारेण संस्थितास्तद्ग्राहकैश्च श्रोत्राद्याकारेरन्तःकरणद्वयतद्विषयाकारेण चान्योऽन्यसंसर्गित्वात्संहतत्वाच्च सर्विक्रयासु । सर्वशब्दाद्यात्मकानि भूतानि बाह्यानि शरीराकारेण तत्तदर्थग्राहकश्रोत्राद्याकारैर्वुद्धिमंनश्चेत्यन्तःकरणकृपेण तद्विषयसुखाद्याकारेण च परिणमन्ते । तेषामन्योन्यसंसर्गित्वात्सर्वव्यापारेषु च संहतत्वात् । तथा च शब्दत्वादिप्रयुक्ता नात्मनो हानिर्वृद्धिर्वाऽस्तीत्यर्थः ।
प्रदिशितप्रकारेण भूतभौतिकानामेव सिक्रयत्वे सित साक्षिणो मम निर्विकारस्य न कश्चिन्मत्रादिरस्तीति चिन्तयेदित्याह—तत्रैवं सित विदुषो न मम कश्चिच्छत्र्यामत्रं उदासीनो वाऽस्ति । तथापि
यदि मिथ्याज्ञानमात्रेण मयि प्रियमप्रियं वा क्रियाफललक्षणं प्रयोक्तुमच्छेत् । तन्मृषैवासौ प्रयुङ्के
तदिवषयत्वान्ममेति चिन्तयेदित्याह—यदि मिथ्याज्ञानाभिमानेन श्रियमप्रियं वा प्रयुग्रुङ्केत्क्रियाफललक्षणं तन्मृषैव प्रयुग्रुङ्किति सः । तस्याविषयत्वानमम "अव्यक्तेऽयमचिन्त्योऽयमि"त्यादिश्रुतेः ।
आत्मनो बहिरन्तरिन्द्रियाविषयत्वान्न शत्रुत्वं मित्रत्वं वाऽस्तीत्यत्र प्रमाणमाह—"अव्यक्तोऽयमिति ।
अपरं चिन्तनीयं सप्रमाणं कथयित—तथा सर्वेषां पञ्चानामिष भूतानामविकार्योऽविषयत्वात् । अच्छेह्योऽप्रवाहर्योदिस्यादिस्मृतेः । ननु विद्यावन्तं पृरुषमुपलभ्य तवात्र केचिदनुरागमाचरन्तस्तव प्रियं

100

83

१६

गद्यभागः

254

8

याऽपि शरीरेन्द्रियसंस्थानमात्रमुपलक्ष्य, मद्भक्तानां विपरीतानां च प्रियाप्रियादि-प्रयुग्रक्षा, तज्जा च धर्माधर्मादिप्राप्तिः, तेषामेव, न तु मय्यजरेऽमृतेऽभये। "नैनं कृताकृते तपतः", "न कर्मणा वर्धते नो कनीयान्", "सवाद्याभ्यन्तरो ह्यजः", "न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः" इत्यादिश्रुतिभ्यः। अनात्मवस्तुनश्चाऽसत्त्वं परमो हेतुः आत्म-नश्चाद्वयत्वे, द्वयस्यासत्त्वात्, यानि सर्वाण्युपनिषद्वाक्यानि विस्तरशः समीक्षितव्यानि समीक्षितव्यानीति॥११६॥

# इति श्रीमत्परमहंस-परित्राजकाचार्य-श्रीमच्छङ्कर-भगवत्पूच्यपादकृतौ सकलवेदोपनिषत्सारोपदेशसाहस्रचां गद्यभागः समाप्तः

83

१६

20

2

प्रयोक्तुमिच्छन्तस्तत्कृतं धमं मुखं च प्राप्नुवन्ति अप्रियं प्रयुक्षानास्तत्कृतमधमं दुःखञ्च प्रतिपद्यन्ते । तथा च भक्तेषु धर्मादिहेतुत्वादभक्तेष्वधर्मादिहेतुत्वात् विदुषोऽपि धर्मादिद्वारा वृद्धिहानी स्यातामिति चेन्नेत्याह—याऽपि शरीरेन्द्रियसंस्थानमात्रमुपलक्ष्य मद्भक्तानां विपरीतानां च प्रियाप्रियादिप्रयुद्धक्षा तत्कृत-धर्माधर्मादिप्राप्तिश्च सा तेषामेव न तु मय्यजरेऽमरेऽमृतेऽभये "नैनं कृताकृते तपतः" न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान्।" "स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः" । "न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः।" "यथा सर्वगतं सौक्ष्म्यादाकाशं नोपलिप्यते" इत्यादि श्रुतिभ्यः। प्रियाप्रियादीत्यादिशब्दादुदासीनत्वमुच्यते । श्रुतिस्मृतिभ्यो विदुषि धर्मादेस्तत्फलस्य वा न प्राप्तिरिति पूर्वेण सम्बन्धः । किञ्च यदि कश्चित्तनात्मा नाम पदार्थः स्यात् तदा तत्कृतं प्रियमप्रियं वा सम्भाव्येत । न त्वनात्मास्ति सर्वात्मतत्वान्ममेत्यनु-सन्दध्यादित्याह—अनात्मवस्तुनश्चासत्त्वादिति परमो हेतुः । परमत्वमबाधितत्वं हेतुस्तत्कृतिप्रया-प्रिययोः अप्राप्ताविति शेषः । वरोधश्चात्मनश्चाद्वयत्विषयाणि द्वयस्यासत्त्वार्थानि चोपनिषद्वाक्यानि पौनःपुन्येनालोचयितव्यानीत्याह—आत्मनश्चाद्वयत्विषयाणि द्वयस्यासत्त्वार्थानि सर्वाण्युपनिषद्वाक्यानि विस्तरशः समीक्षितव्यानि समीक्षितव्यानि । अभ्यासो ग्रन्थस्य गद्यपद्यात्मनः समाप्त्यर्थः ॥ ११६ ॥

।। इति परिसंख्यानप्रकरणं तृतीयं समाप्तम्।।

१. विरोधे चेति चेत् समीचीनम् । विरोधो नास्त्येव अद्वयत्वात् यदि विरोधः प्रतिमासेत तदेत्यर्थः ।

39

### उपदेशसाहस्री

उपदेशसहस्रीयं गद्यपद्यमयी मया। व्याकृता व्याकृताप्यन्यैर्मन्दानुग्रहसिद्धये।।

> व्याक्रियासिक्रया सेयं कुर्वती शर्म निर्मलम्। कृतीनां कृतविद्यानामाश्रिता पुरुषोत्तमम्।।

BUE TUPE F" "SEPE

मानि ११॥ क्षीनियम्बाह्याचि ॥११६॥

इति श्रीपरमहंसपरिव्राजकाचार्यं श्रीशुद्धानन्दपूज्यपादशिष्य—

श्रीमद्भगवदानन्दज्ञानकृतश्रीसहस्रीटीका समाप्ता ।।

शुभमस्त्

इति योवत्पर्सहंस-परित्रावकाचार्य-योमण्डाङ्कर-भगवन्पूरुपपादकुती सक्तवविषानपत्सारी, पद्भासादकार्या

प्रयोग्हृति स्टास्तरहात वर्षे युद्धं व प्राप्युवन्ति विद्योग्धं प्रयुक्षानास्त्ररहाताचे पुरस्य विवयक्ते । स्था च करोव एमहिन्दे स्वादनक्रियम्बिनेस्टावन्ति विद्योग्धि प्रमानिकास विद्यानी स्थानानिति वैद्ये

वर्षते को कारीवान् ।" "स बाह्यास्थासे एवाः"। "स विवयं कोक्षु सेव बाह्यास्थासे स्थापा । "स विवयं कोक्षु सेव बाह्यास्थासे । "स्थापा सर्वात को स्थापा । स्थापा । स्थापा स्थापा । स्थापा

जान प्राप्त है। है। व अर्थ हिमाधियां का समार्थाना में समार्थात स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक

विषयो: अधारतिहर्तिः होयः । "विश्वीयर तहामोधाराम् विषयार्थित समस्याधारमाणीकः योपनिषया**गानिः** योगःपुरुवे तर्का-तिवतमप्रतिस्माद्---शारणन्यकात्वरंगी स्वयाणि सुपर्काशस्याधार्थि स्वयोष्ट्र<del>पतिषद्वारातिः</del> विस्तयस्यः सुरुवेशस्यस्यानिः सर्वतिस्यायानिः । अश्यासा सम्मान्य महाभ्यास्पनः समाम्बर्योधार्थः । अश्यास्

ग्रह्मागः स्वाप्तः

a cionesta, activista cuivid elle laconque accesa terrai a centrali delle circali d

म हताया प्रकार के संस्थान का स्थाप संभावता में

### भगवत्पादप्रशस्तिः

- १. नमाम्यभोगिपरिवारसम्पदं निरस्तभ्तिमनुमार्धविग्रहम् ।
   अनुग्रम्रन्यदितकाललाञ्छनं विना विनायकमपूर्वशङ्करम् ॥ पद्मपादाचार्याः
- आशैलादुदयात्तथास्तगिरितो भास्वद्यशोरिहमिभः
  व्याप्तं विश्वमनन्धकारमभवद्यस्य स्म शिष्यैरिदम्।
  आराद् ज्ञानगभिस्तिभिः प्रतिहतश्चनद्रायते भास्करः
  तस्मै शङ्करभानवे तनुमनोवाग्भिर्नमः स्यात्सदा।।
- यत्प्रज्ञोद्धियुक्तिशब्दनखजश्रद्धैकसन्नेत्रकस्थैर्यस्तम्भम्रमुक्षुदुःखितकृपायत्नोत्थवोधासृतम्
  पीत्वा जन्मसृतिप्रवाहविधुरा मोक्षां ययुर्मोक्षिणः
  तं वन्देऽत्रिकुलप्रस्रतममलं वेधोऽभिधं मद्गुरुम् ॥ सुरेश्वराचार्याः
- थेषां धीस्तर्यदीष्त्या प्रतिहितिमगमन्नाशमेकान्ततो मे
  ध्वान्तं स्वान्तस्य हेतुर्जननमरणसन्तानदोलाधिरूढेः।
  येषां पादौ प्रपन्नाः श्रुतिशमिवनयैः भूषिताः शिष्यसङ्घाः
  सद्यो ग्रक्ताः स्थितास्तान् यितवरमहितान् यावदायुर्नमामि ।। त्रोटकाचार्याः
- भ. अद्वैतार्णवपूर्णचन्द्रमिमदा पद्माटवीभास्करं
   विद्वत्कोटिसमचिताङ्घ्रयुगलं प्रद्वेषिकक्षानलम् ।
   हृद्याभेद्यसमस्तवेदजनितप्रोद्यद्विकाङ्करं
   स्विद्यद्वागमृतं परात्परगुरुं श्रीशङ्करं तं भजे ॥ आनन्दिगिरयः

अनुसम्बद्धित्वसालना एक विद्या विद्या विद्याप्रयाम् विद्याप्रयाम्

APPROPRIE IL ANTREGIO DE PRESENTATIONE LIBERTATIONE LIBERTATIONE

भूत्राच्या । सुन्तरापानीः

PROPERTY HER

七十二十二

# उपदेशसाहस्री इलोका नुक्रमणिका

| अ                         |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अनुभूतेः किमन्यस्मिन्        |         | ९९  | अविद्याप्रभवं सर्वं        |       | ६४                         |
|---------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------|-----|----------------------------|-------|----------------------------|
| अकल्पितेऽप्येवमजे         |        | ११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अनेकजन्मान्तर                | •••     | ६०  | अविद्याबद्धचक्षुष्ट्वात्   |       | १०५                        |
| अकार्यशेषमात्मानम्        | 1.2.   | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्यच्चेत्सदहंग्राह          | •••     | ९३  | अविद्यामात्र एवातः         |       | ८३                         |
| अकालत्वाददेशत्वात्        | •••(   | ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्यदृष्टिः शरीरस्थः         | •••     | 90  | अविविच्योभयं वक्ति         |       | 66                         |
| अकुर्वदिष्टं यदि          | 7.01   | ११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अन्यदृष्टिस्त्वविद्या स्यात् |         | ६२  | अविवेकात्पराभावं           | •••   | 18                         |
| अकुर्वन् सर्वकृच्छुद्धः   | •••    | ७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्योन्यापेक्षया तेषां       | •••     | 90  | अवेद्यमेकं यदनन्य          |       | ११९                        |
| अक्रियत्वेऽपि तादात्म्यं  |        | 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्वयव्यतिरेकाभ्यां पदा      | र्थः    | १०७ | अशनायादिनिर्मुक्तः         |       | १०९                        |
| अचक्षुष्कादिशास्त्रोक्तं  |        | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्वयव्यतिरेकोक्तिः          |         | १०६ | अशनायादिनिर्मुत्त्यै       |       | ९२                         |
| अचक्षुष्ट्वान्न दृष्टिमें |        | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्वयव्यतिरेकौ हि            | 1.1.    | 98  | अशनायाद्यतिक्रान्तं        |       | ३२                         |
| अजोऽमर्श्चैव तथा          | MIGI   | १७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्वयी ग्राहकस्तेषां         | • • • • | 20  | अशब्दादित्वतो नास्य        |       | ६६                         |
| अजोऽहं चामरोऽमृत्युः      | •••    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अपायोद्भूतिहीनाभिः           | •••     | 90  | असत्समं चैव                |       | ११६                        |
| अज्ञानं कल्पनाम् लं       | •••    | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अपि निन्दोपपत्तोश्च          | •••     | 49  | असदेतत्ततो युक्तं          |       | ६३                         |
| अज्ञानं तस्य मूल          |        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अपेक्षा यदि भिन्नेऽपि        |         | 42  | असद्वयं तेऽपि हि           |       | ११६                        |
| श्रजासिषोमद मा च          | •••    | ९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अपोहो यदि भिन्नानां          |         | 200 | असमाधि न पश्यामि           |       | ३६                         |
| अतः सर्वमिदं सिद्धं       | •••    | ११३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अप्राणस्य न कर्मास्ति        | •••     | २६  | असिद्धितश्चापि             |       | ११७                        |
| अतोऽन्यथा न ग्रह          | 1714.1 | ११९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अप्राणस्याऽमनस्कस्य          | •••     | ३६  | अस्ति तावत्स्वयं नाम       |       | ५३                         |
| अत्यरेचयदित्युक्तो        | •••    | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अप्राप्यैव निवर्तन्ते        | •••     | ४३  | अस्पर्शत्वाददेहत्वात्      |       | १०३                        |
| अथाभ्युपेत्यापि           | •••    | ११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अबद्धचक्षुषो नास्ति          | ••••    | ६६  | अस्पर्शत्वान्न मे          |       | २७                         |
| अहशिहं शिरूपेण            |        | ८९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अभावरूपं त्वमसीह             |         | ११५ | अस्पर्शोऽपि यथा स्पर्श     |       | १०३                        |
| अहरयोऽपि यथा राहुः        |        | ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अभिन्नोऽपि हि बुद्धचात्म     | T       | ९९  | अहं कर्ता ममेदं            |       | 8                          |
| अहर्ट द्रष्ट्रविज्ञातं    |        | ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अभियुक्तप्रसिद्धिश्चेत्      | •••     | 64  | अहंकत्रीत्मनि न्यस्तं      |       | ७९                         |
| अद्रष्टुर्नैव चान्धस्य    | •••    | ९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अमनस्कस्य का चिन्ता          | •••     | ३६  | अहंकारादिसंतानः            | ••••  | PRO VILL                   |
| अध्यक्षः स्वयमस्त्येव     | •••    | ९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अमनस्कस्यः शुद्धस्य          |         | २६  | अहं कृत्यात्मनिर्भासः      |       | and the special section is |
| अध्यक्षस्य हशेः कीहक्     | 2.00   | १०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अमूर्तमूर्तानि च             | •••     | 36  | अहं क्रियाचा हि            |       | ३७                         |
| अध्यक्षस्य पृथितसद्धौ     | •••    | ९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अमृतं चाभयं नातं             | •••     | 22  | अहंधीरिदमात्मोत्था         | 0.0 0 | 9                          |
| अध्यक्षस्य समीपे त्       |        | A STATE OF THE STA | अमृतत्वं श्रुतं यस्मात्      | •••     | q   | अहं निर्मु क्त इत्येव      |       | 888                        |
| अध्यक्षस्य समीपे स्यात्   | ,.,    | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अर्थी दुःखों च यः श्रोता     | ,       | 66  | अहं परं ब्रह्म             | •••   |                            |
| अध्यक्षस्यापि सिद्धिः स्य | ात्    | 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अलुप्ता त्वात्मनो दृष्टिः    | ****    | 24  | अहं प्रत्ययबोजं यत्        | • • • |                            |
| अध्यक्षेण कृता दृष्टिः    |        | १०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अवगत्या हि संव्याप्तः        |         | ९५  | अहं ब्रह्मास्मि कर्ता च    |       | 28                         |
| अध्यक्षोऽहमिति ज्ञानं     |        | १०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अवस्थान्तरमप्येवं            | •••     | 49  | अहं ब्रह्मास्मि सर्वोऽस्मि |       | २९                         |
| अनवस्थान्तरत्वाच्च        | •••    | 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अविकल्पं तदस्त्येव           | ,       | 40  | अहं ममेति त्वमनर्थं        | • • • | ११३                        |
| अनादितो निर्गुणतो         |        | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अविक्रियत्वेऽपि              |         | 66  | अहं ममेत्येषणं             |       | 30                         |
| अनित्या सा विशुद्धेति     | 7000   | 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अविद्यया भावनया              |         | 28  | अहं ममैको न                |       | 84                         |
|                           |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |         |     |                            |       |                            |

| अहमज्ञासिषं चेदं ••• ९७ आभासो यत्र तत्रैव ••• ८० कर्तृंकर्मफलाभावात् •••<br>अहमित्यात्मधीर्या च ••• ३५ आरब्धस्य फले ह्येते ••• १० कर्तृंत्वं कारकापेक्षं •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ७७<br>३३<br>२६<br>०२ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| अह <mark>िमत्यात्मधीर्या च ःः ३५ आरब्धस्य फले ह्येते ःः १० कर्तृत्वं कारकापेक्षं ःः</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २६                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| अहमेव च भूतेषु ७२ आलोकस्थो घटो यद्वत् १०१ कर्त्रा चेदहमित्येवं १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 04                   |
| अहमेव सदात्मज्ञ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 50                   |
| The state of the s | ६२                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 80                   |
| अनुमारीय मध्यक्षाच्या १५ मानाच प्रत्याच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Plo                  |
| The state of the s | PIP                  |
| Carlot de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९३                   |
| 2 in a said the substituted                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ९६                   |
| शानानियान्य विकास करिया है । १०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ९३                   |
| आत्मविद्यम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ०३                   |
| आत्मरूपविधे कार्य ••• ६० 🚅 — :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ९३                   |
| १५ हराहरपर राखरप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३०                   |
| Suran said Sod S. W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ७३                   |
| 2 C C C C C C C C C C C C C C C C C C C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 00                   |
| आत्माग्नेरिन्धना बुद्धिः ** ४२ इदं वनमतिक्रम्य ८ कृष्णायो लोहिताभासम् ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ८९                   |
| आत्मा ज्ञेयः परो ६१ इदमंशोऽहमित्यत्र १२ कृष्यादिवत्फलार्थंत्वात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | E                    |
| आत्मानं सर्वभूतस्थं ३५ इहैव घटते प्रश्तो ००० १११ केवलां मनसो वृत्ति ००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ६७                   |
| आत्माभासस्तु तिङ्वाच्यः ८४ 😜 📫 कोशादिव विनिष्कृष्टः …                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28                   |
| आत्माभासापरिज्ञानात् ' ८३ ईक्षितृत्वं स्वतः सिद्धं · २० क्रियोत्पत्तौ विनाशित्वं ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ५६                   |
| आत्माभासाश्रयश्चात्मा · · · ८३ ईश्वरत्वेन किं तस्य · · · ३५ क्षणवाच्योऽिप योऽर्थः · · ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 00                   |
| आत्माभासाश्रयारचैवं ८३ ईश्वरश्चेदनात्मा स्यात ्रे क्षणिकं हि तदत्यर्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ५१                   |
| आत्माभासो यथाहंकृत् · · ८० ज क्षीरार्त्सापर्यंथोद्धत्य · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 90                   |
| आत्मार्थत्वाच्च सर्वस्य · · ५५ उत्पाद्याप्यविकार्याणि · · ६९ क्षुधया पीडचमानोऽपि · · ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 83                   |
| आत्मार्थोऽपि हि यो लाभः ६१ उपलब्धिः स्वयंज्योतिः ८० ख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | KP0                  |
| आत्मा ह्यात्मीय इत्येष " ३३ ए खिमवैकरसा ज्ञितः •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ×9                   |
| आत्मैकः सर्वभूतेषु ४० एतावद्धधमृतत्वं न २० ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0,7                  |
| 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 36                   |
| अस्तिम्य प्रदारमान्ते । १३ मनं य=नम्मीनम्म । १००० मणां मं मन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      |
| आदर्शानिकाणित्वं ःः ८० पतं विचानवास्त्राभें ःः १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |
| आधारस्याप्यसत्त्वाच्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                    |
| आधिभेदाद्यथा भेदो मणेरवं ९७ क घ्राणादीदि तदर्थाश्च · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३८                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४८                   |
| 2 (2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | निह                  |
| आपेषात्प्रतिबुद्धस्य ः २१ कर्ता दुःख्यहमस्मीति ः ११० चक्षुर्युक्ता धियो वृत्तिः ः अभाभासस्तदभावरच ः ४९ कर्ताध्यक्षः सदस्मीति ः ८८ चक्षुर्वंत्कर्मकर्तुत्वं ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                      |
| आभासस्तदभावश्च ः ४९ कर्ताध्यक्षः सदस्मीति ः ८८ चक्षुर्वत्कर्मकर्तृत्वं ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 186                  |

| चितिः स्वरूपं स्वतः         | pole.  | 88      | ज्योतिषो द्योतकत्वेऽपि     | •••      | 40    | ददतश्चात्मनो ज्ञानं             |          | ७५          |
|-----------------------------|--------|---------|----------------------------|----------|-------|---------------------------------|----------|-------------|
| चित्तं चेतनमित्येतत्        |        | 90      |                            | lam      | BIRTH | दशमस्त्वमसीत्येवं तत्त्वं       |          |             |
| चित्ते ह्यादर्शवद्यस्मात्   |        | 24      | त                          | रिष्ण    | नानयो | दशमस्त्वमसीत्येवं वान्यं        |          | 808         |
| चिन्मात्रज्योतिषा सर्वाः    |        | 38      | तं च मूढं च यद्यन्यं       | <u> </u> | 58    | दशमस्य नवात्मत्व                |          | २३          |
| चिन्मात्रज्योतिषो नित्यं    | •••    | ३६      |                            | NO I     | १०५   | दशाहाशीचकार्याणां               |          | ९६          |
| चेतनस्तवं कथं देहः          | F  SFR | ९६      | तत्त्वमोस्तुल्यनोडार्थं    | H J      | 806   | दाहच्छेदविनाशेषु                |          | १०३         |
| चेतनोऽचेतनो वाऽपि           |        | ४३      |                            | 1951     | १०६   | दुःखित्वात्प्रत्यगात्मत्वं      |          | 506         |
| चेष्टितं च यतो मिथ्या       | 1125   | 99      | तत्रैवं सति बुद्धीर्ज्ञः   | 雨即       | 83    | दुःखी स्याद्दुःख्यहंमाना        | <b>=</b> | ४९          |
| चैतन्यं सर्वगं सर्वं        |        | 9       | तथा घ्रुवफला विद्या        | BVF      | 3     | दु:ख्यस्मीति सति ज्ञाने         |          | १०६         |
| चैतन्यप्रतिबिम्बेन          | ***    | 88      | तथान्येन्द्रिययुक्ता       | 1        | 20    | हशिरूपे सदा नित्ये              |          | 28          |
| चैतन्यभास्यताहमः            |        | 88      | तथान्येषां च भिन्नत्वात्   | :757     | 40    | <b>हिशरेवानुभूयेत</b>           | 1 T      | १०९         |
| चैतन्याभासता बुद्धेः        | HEIGH  | 68      |                            | 537      | 48    | दृशिस्तु शुद्धोऽहम्             |          | १७          |
| ३०१ वर्षा                   |        |         |                            | 377      | 68    | दृशिस्बरूपं गगनोपमं             |          | १७          |
| छायाक्रान्ते निषेधोऽयं      | •••    | 63      |                            |          | 90    | दृशिस्वरूपेण हि                 |          | ३७          |
| छित्त्वा त्यक्तेन हस्तेन    |        | 88      |                            | Pel      | १०४   | हरोरछाया यदारूढा                |          | 58          |
| छित्वा (वयान हरस            | 57FD   | S ROSE  |                            | 15       | ६५    | <b>दृश्यत्वादहमित्येष</b>       |          | 5           |
|                             | 14.5.5 | १६      | तद्विज्ञानाय युक्त्यादि    |          | 880   | हुष्टं चापि यथा रूपं            |          | ६३          |
| जनिमज्ज्ञानविज्ञेयं         |        | 89      | तस्माज्ज्ञाभासबुद्धीनां ः  | roll.    | ८६    | हृष्टं जागरितं विद्यात्         |          | ६५          |
| जन्ममृत्युप्रवाहेषु         |        | ६४      | तस्मात्त्यक्तेन हस्तेन,    | 11       | 85    | हण्टं हित्वा स्मृति तस्म        | न्       | 88          |
| जाग्रतश्च तथा भेदो          |        | 48      | तस्मादज्ञानहानाय           | •••      | Ę     | दृष्टवच्चेत्प्ररोहः स्यात्      |          | 9           |
| जाग्रतस्वप्नौ तयोबींजं      |        | 20      | तस्मादनुभवायैव             | 101      | ७८    | दृष्टिः श्रुतिर्मतिज्ञीतिः      |          | 38          |
| जातिकमीदिमत्त्वाद्धि        |        | minero. | तस्मादाद्यन्तमध्येषु       | hiji     | 208   | दृष्टिः स्पृष्टिः श्रुतिर्घातिः | n. h     | 90          |
| जात्यादीन् संपरित्यज्य      |        | 80      | तस्माद्भ्रान्तिरतोऽन्या हि | न्       | 49    | दृष्ट्वा बाह्यं निमील्याथ       | M.F      | 90          |
| जिघत्सा वा पिपासा           |        | २७      | तस्माद्वावयार्थविज्ञानात्  | •••      | 888   | देहिलिङ्गात्मना कार्या          |          | २२          |
| जीवश्चेत्परमात्मानं         | wh w   | ७३      | तस्मान्नीलं तथा पीतं       | •••      | 200   | देहात्मज्ञानवज्ज्ञानं           |          | 20          |
| ज्ञातता स्वात्मलाभो वा      | • • •  | 98      | तापान्तत्वादिनत्यत्वात्    | •••      | ९६    | देहात्मबुद्धचपेक्षत्वात्        |          | २६          |
| ज्ञाताऽयत्नोऽपि तद्वज्ज्ञः  |        | ४६      | तुल्यकालसमुद्भूतौ 💮        | •••      | 43    | देहादाविभमानोत्थो               | 7        | १०३         |
| ज्ञातुर्ज्ञातिहि नित्योक्ता | harti  | 80      | त्वं कुरु त्वं तदेवेति     | ं पा     | २३    | दहादायाम्मागात्या               |          | 20          |
| ज्ञातुर्ज्ञेयः परो ह्यात्मा | •••    | ३३      | त्वंपदार्थविवेकाय          |          | ११२   | दहाद्यौरिवशेषेण                 |          | 8           |
| ज्ञातवातमा सदा ग्राह्यो     | •••    | 85      |                            |          | १०४   |                                 |          | 28          |
| ज्ञातैवाहमविज्ञेयः          | •••    | २५      | त्वमर्थं प्रत्यगात्मानं    | •••      | 885   | देहाभिमानिनो दुःखं              |          | 60          |
| जानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता      | •••    | ७५      | त्वमित्यध्यक्षनिष्ठश्चेत्  | • • •    | 66    | देहेऽहंप्रत्ययो यद्वत्          |          | Marian Feet |
| ज्ञानज्ञेयादिवादेऽतः        | • • •  | ९८      |                            | •••      | 888   | द्रष्टा च हश्यं च               |          | 30          |
| ज्ञानयत्नाद्यनेकत्वं        | ***    | ४९      |                            | 147      |       | द्रब्टुश्चान्य द्भवेद्दृश्यं    | 400      | 427         |
| ज्ञानेनैव विशेष्यत्वात्     | 000    | 40      | द                          |          |       | द्रष्टृहर्यत्वसंबन्धः           |          |             |
| ज्ञानैकार्थपरत्वात्तं       |        | ६२      | याया ना मा म               | •••      | 85    | हष्टृ श्रोतृ तथा मन्तृ          |          | 100 min     |
| ज्ञैकदेशो विकारो वा         |        | 58      | दग्धैवमुष्णः सत्तायां      | 0 0 0    | ४६    | द्वयोरेवेति चेतन्न              |          | ८२          |
|                             |        |         |                            |          |       |                                 |          |             |

| भूक व                      |         |     | नात्माभासत्वसिद्धिश्चेत् ९४ पूर्वदेहपरित्यागे                  |              | (6)      |
|----------------------------|---------|-----|----------------------------------------------------------------|--------------|----------|
| धर्माधर्मफलैयोंगः          |         | 78  | वातालामानीमानीनान ०० = ° С                                     | 1515<br>1516 |          |
| धर्माधर्म।विनर्मुक्तं      |         | ७३  | TITHE 2                                                        | Palis        |          |
| धर्माधर्मी ततोऽज्ञस्य      | ···     | 7   | नान्यदन्यद्भवेद्यस्मात् ः ३९ पृष्टमाकांक्षितं वाच्यं           |              |          |
| घीरेवार्थस्वरूपा हि        | •••     | 38  | 2 2 2                                                          | P.F.K.       |          |
| ध्यायतीत्यविकारित्वं       | •••     | ६७  | नाप्यतो भावशब्देन ८४ प्रकृतिप्रत्ययार्थी यौ                    |              |          |
| ध्रुवा ह्यनित्याश्च न      | •••     | 288 | नामजात्यादयो यद्वत्                                            | 7 157        | 33       |
| न न                        |         |     | नामरूपिक्रयाभ्योऽन्यो                                          | P. Ja        |          |
| न कश्चिच्चेष्यते धर्मः     | •••     | ९९  | नामादिभ्यः परे भूम्नि " ७१ प्रतिलोममिदं सर्वं                  |              |          |
| न चास्ति शब्दादिः          | •••     | ३७  | नाहोरात्रे यथा सूर्ये प्रातिषद्धेदमंशो ज्ञः                    | 1112         | 88<br>24 |
| न चेत्स इष्टः              | •••     | 288 | नित्यमकः सदेवास्मि ः । । । । ।                                 | Palle        |          |
| न चेद्भूयः प्रसूयेत        | •••     | 4   | विकास का विकास के अपने किया किया किया किया किया किया किया किया |              |          |
| न ततोऽमृतताऽऽशास्ति        | •••     | 22  | नित्यमुक्तस्य शुद्धस्य १७ १७ प्रत्यक्षादीनि बाधेरन्            |              | १०६      |
| न तस्यैवान्यतोऽपेक्षा      | •••     | ४५  | निमीलोग्मीलने स्थाने क्या ३७ प्रत्यगात्मन आत्मत्वं             |              | १०७      |
| न हशेरविकारित्वात्         | ••••    | ८३  | नियोगोऽप्रतिपन्नत्वात् *** ७७ प्रत्ययी प्रत्ययश्चैव            |              | ९३       |
| न दृष्टिर्लुप्यते द्रष्टुः | •••     | ४२  | निर्गुणं निष्क्रियं नित्यं " ७४ प्रत्यवायस्तु तस्यैव           |              | £        |
| ननु कर्म तथा नित्यं        | •••     | त्र | निर्दुः खवाचिना योगात् १०४ प्रथनं ग्रहणं सिद्धिः               | •••          | ९६       |
| ननु ध्रुवफला विद्या        | •••     | R   | निर्दुः बोऽतीतदेहेषु " ७८ प्रधानस्य च पारार्थ्यं               |              | ५६       |
| नन्वेवं हशिसंक्रान्तिः     | •••     | 69  | निर्दु: खो निष्क्रियोऽकामः *** ११० प्रबोधरूपं मनसो             |              | ३८       |
| न प्रकाश्यं यथोष्णत्वं     | • • •   | 49  | निवृत्ता सा कथं भूयः " ५ प्रबोधेन यथा स्वाप्नं                 |              | 200      |
| न प्रियाप्रिय इत्युक्तेः   | ••••    | 80  | निश्चयार्था भवेद्बुद्धिः " ४८ प्रमध्य वज्जोपम                  | I Jacobs     | ७६       |
| न बाह्यं मध्यतो वाऽन्तः    | •••     | ७२  | नेति नेतीति देहादीन् " ४ प्रयुज्य तृष्णाज्वर                   |              | ११३      |
| न बुद्धे रवबोधोऽस्ति       |         | 68  | नेति नेत्यादिशास्त्रभ्यः " ७२ प्रशान्तिचित्ताय                 | 215          | 80       |
| न बुद्धेर्बुद्धिवाच्यत्वं  | •••     | 24  | नैकारकसाध्यत्वात् पा ५ प्रसन्ने विमले व्योम्नि                 |              | ३५       |
| न मेऽस्ति किश्चन्न च       | • • •   | ११५ | नैतदेवं रहस्यानां                                              | 17.77        | 24       |
| न मेऽस्ति मोहस्तव          | • • • • | 888 | नैतद्देयमशान्ताय ७५ प्रागेवैतद्विधेः कर्म                      |              | ६८       |
| न मे हेयं न चादेयं         | ••••    | ३०  | नैवं स्वप्ने पृथिक्सिद्धः ९५ प्राणाद्येवं त्रिकं हित्वा        |              | 90       |
| न येषामेक एवात्मा          | ,       | 64  | नौस्थस्य प्रातिलोम्येन · ११ प्राप्तरचेत्प्रतिषिध्येत           |              | ७९       |
| नवबुद्धचपहाराद्धि 💮        | •••     | 808 | प प्रामाण्येऽपि स्मृतेः                                        | •••          | 9.9      |
| न सच्चाहं न चासच्च         |         | 29  | पदवाक्यप्रमाणज्ञैः ५१ फ                                        | 1991         |          |
| न स्मरत्यात्मनो ह्यात्मा   | •••     | ३२  | परलोकभयं यस्य " ३५ फलान्तं चानुभूतं यत्                        |              | ३९       |
| न स्वयं स्वस्य नान्यश्च    | • • •   | ७४  | परस्य देहे न यथा                                               |              | 84       |
| न हस्ती न तदारूढो          | • • •   | ६६  | पारगस्तु यथा नद्याः ३१ ब                                       |              | 11.      |
| न हि दीपान्तरापेक्षा       |         | ६८  | पार्थिवः कठिनो धातः " ४७ बन्धं मोक्षं च सर्वं                  |              | ७४       |
| न हि सिद्धस्य कर्तव्यं     |         | 880 | पुत्रदुःखं यथाध्यस्तं " ७९ बाध्यते प्रत्ययेनेह                 |              | 803      |
| न हीह लाभोऽभ्यधिकः         |         | ६०  | पूर्वं स्यात्प्रत्ययव्याप्तिः " १०२ बाह्याकारत्वतो ज्ञप्तेः    |              | 43       |
|                            |         |     |                                                                | PLA          | S D L    |

| बिलात्सर्पस्य निर्याणे 😬 ४६                               | मनोवृत्तं मनश्चैव " २०          | यथा विशुद्धं गगनं "" ३८       |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|
| बीजं चैकं यथा भिननं 😬 ६६                                  | ममात्मास्य त् आत्मेति ः २९      | यथा सर्वान्तरं व्योम " २६     |
| बुद्धिस्थश्चलतीवात्मा " ११                                | ममाहंकारयत्नेच्छाः १४           | यथा ह्यन्यशरीरेषु "" ४१       |
| बुद्धीनां विषयो दुःखं " १०९                               | ममाहं चेत्यतोऽविद्या *** ६८     | यथेष्टाचरणप्राप्तिः " ११३     |
| बुद्धेः कर्तृत्वमध्यस्य *** ८६                            | ममाहमित्येतदपोह्य " ४७          | यथोक्तं ब्रह्म यो वेद ४७      |
| बुद्धेस्तु प्रत्ययास्तस्मात् ःः ८७                        | ममेदं द्वयमप्येतत् " ९०         | यदद्वयं ज्ञानमतीव "" १९       |
| बुद्धौ,चेत्तत्कृतः कश्चित् " ९४                           | ममेदं प्रत्ययौ ज्ञेयौ ः ९०      | यदा नित्येषु वाक्येषु " १०५   |
| बुद्धौ हरयं भवेद्बुद्धौ १४                                | ममेदिमत्थं च तथे " १९           | यदाभासेन संव्याप्तः ९५        |
| बुद्धचर्थान्याहुरेतानि " ४८                               | महाराजादयो लोका २२              | यदायं कल्पयेद्भेदं " ६४       |
| बुद्धचादीनामनात्मत्वं ः ३२                                | माध्यादि च यत्कार्यं 💮 😬 ८२     | यदाहंकर्तुरात्मत्वं " ८५      |
| बुद्धचादौ सत्युपाधौ ः ३५                                  | मानसे तु गृहे व्यक्तः *** ४३    | यदेव दृश्यते लोके २३          |
| बुद्धचारूढं सदा सर्वं ह १३                                | मानस्यस्तद्वदन्यस्य " २७        | यद्धर्मा यः पदार्थो 💎 🐃 ५०    |
| बुद्धचारूढं सदा सर्वं सा 👫 ९४                             | मायाहस्तिनमारुह्य *** ६६        | यद्येवं नान्यदृश्यास्ते ८७    |
| बुभुत्सोर्यदि चान्यत्र " ९                                | मिथरच भिन्ना यदि " ११५          | यद्वाक्सूर्यांशुसंपात ६१      |
| बोधस्यात्मस्वरूपत्वात् ''' ५८                             | मिथ्याध्यासनिषेधार्थं " ९       | यन्मनास्तन्मयोऽन्यत्वे ४१     |
| बोधात्मज्योतिषा दीप्ता ५८                                 | मुखादन्यो मुखाभासः " ८१         | यस्माद्भीताः प्रवर्तन्ते " ७२ |
| बौद्धैस्तु प्रत्ययैरेवं ८६                                | मुखाभासो य आदर्शे ८१            | यस्मिन् देवाश्च वेदाश्च " ३२  |
| ब्रह्मा दाशरथेर्यद्वत् ः ९२                               | मुखेन व्यपदेशात्स " ८२          | या तु स्यान्मानसी " २७        |
| ब्रह्माद्याः स्थावरान्ता ये १६                            | मूढया मूढ इत्येवं २७            | या माहारजनाद्यास्ता " २१      |
| ब्रह्मास्मीति च विद्येयं "" ११२                           | मूत्राशङ्को यथोदङ्को " १०       | यावान् स्यादिदमंशो यः 😬 १२    |
| भ गाना विकास                                              | म्वासिक यथा ताम्रं ३१           | युगपत्समवेतत्वं ५७            |
| भवाभवत्वं तु न ११७                                        | मृषाध्यासस्तु यत्र स्यात् " ५३  | येन वेत्ति स वेदः स्यात् " ६३ |
| भानोर्बिम्बं यथा चौष्ण्यं ** ६७                           | मोक्षस्तन्नाश एव स्यात् " ५९    | येन स्वप्नगतो वक्ति " ६३      |
| भारूपत्वाद्यथा भानोः                                      | मोक्षोऽवस्थान्तरं यस्य " ५४     | येनात्मना विलीयन्ते ७५        |
| भिक्षामटन् यथा स्वप्ने ः ३१                               | To a storing twisting           | येनाधिगम्यतेऽभावः " ५३        |
| भिद्यते हृदयग्रन्थिः " ४७                                 | य आत्मा नेति नेतीति " ३२        | यो वेदालुप्तदृष्टित्वं २५     |
| भूतदोषैः सदास्पृष्टं ः १६                                 | यतश्च नित्योऽहमतो " ११४         | योऽहंकर्तारमात्मानं *** ३४    |
| भूतिर्येषां क्रिया सैव " ९९                               | यतो न चान्यः पर ११४             | THE THE PRINCIPLE OF STREET   |
| भेदाभावेऽप्यभावस्य " १००                                  | यतोऽभूत्वा भवेद्यच्च " ४५       | रज्जुसर्पो यथा रज्ज्वा ८३     |
| भेदोऽभेदस्तथा चैको " ५९                                   | यत्कामस्तत्क्रतुर्भूत्वा *** ६९ | रहस्यं सर्ववेदानां ७५         |
| म्बाउनपरश्या नाम                                          | यत्र यस्यावभासस्तु ८६           | रागद्वेषक्षयाभावे ३           |
| मच्चैतन्यावभास्यत्वाम् ःः १६                              | यत्स्थस्तापो रवेर्देहे " २५     | राजवत् साक्षिमात्रत्वात् ७३   |
|                                                           | यथात्मबुद्धिचाराणां " १३        | राहोः प्रागेव वस्तुत्वं " ८२  |
|                                                           | यथानुभूयते तृप्तिः " १०८        | रूपवत्त्वाद्यसत्त्वान्न " १७  |
| 6 9                                                       |                                 |                               |
| मनसञ्चेन्द्रियाणां च '' ६५<br>मनोबद्धीन्द्रियाणां च '' ४३ |                                 | रूपसंस्कारतुल्याधी " ४८       |
| मनोबुद्धीन्द्रियाणां च ''' ४३                             | यथा विद्या तथा कर्म **** ३      | रूपस्मृत्यन्धकारार्थाः " ४४   |

|                                | 1109                                |                                      |
|--------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|
| रूपादीनां यथान्यः स्यात् " १०१ | वेदान्तवाक्यपुष्पेभ्यो ११३          | श्रोतुः स्यादुपदेशश्चेत्             |
| ३५ अबड अलोहर एक                | वेदार्थों निश्चितो ह्येष ३०         | श्रोतृश्रोतव्ययोभेंदो े १० ००० ११०   |
| वाक्यार्थं प्रत्ययी किश्चत् ७८ | व्यक्तिः स्यादप्रकाशस्य " ४५        | वृद्धित्यस्यवयोग वा                  |
| वाक्यार्थो व्यज्यते चैवं १०६   | व्यंजकत्वं तदेवास्या ःः ३१          | षर्ड्ममालाभ्यतिवृत्त ११४             |
| वाक्ये तत्त्वमसीत्यस्मिन् १०७  | व्यंजकस्तु यथाऽऽलोकः ः ४८           | मुद्धेः सत्राहरमाध्यम                |
| वाक्ये हि "" १०५               | व्यंजको वा यथाऽऽलोको ३१             | संकल्पाध्यवसायौ भारता ५१             |
| वाचरंभणमात्रत्वात् ःः ७२       | व्यवधानाद्धि पारोक्ष्यं " ६७        | संघातो वास्मि भूतानां 🐃 ४२           |
| वाचारंभणशास्त्राच्च " ५४       | व्यस्तं नाहं समस्तं वा " ४२         | संनिधी सर्वदा तस्य 💎 🐃 💪             |
| वाच्यभेदात्तु तद्भेदः " ६२     | व्यापकं सर्वंतो व्योम 💛 ४४          | सम्बन्धग्रहणं शास्त्रात् । । । । ८९  |
| वाय्वादीनां यथोत्पत्तेः " १६   | व्यासुमिष्टं च यत्कर्तुः ९७         | सम्बन्धानुपपत्तेश्च । । । । । । । ५६ |
| वासुदेवो यथाश्वतथे " ४१        | व्योमवत् सर्वभूतस्थो 💍 🗥 २०         | संभाव्यो गोचरे शब्दः " ७९            |
| विकल्पना चाप्यभवे "" ११६       | व्रणस्नाय्वोरभावेन ४१               | संयोगस्याप्यनित्यत्वात् प्राप्ति ।   |
| विकल्पनाच्चापि " ११७           | श्रा राम्भागित स्वाप्त              | संवादमेतं यदि 🕪 🕟 😶 १५               |
| विकल्पना वापि तथा " ११५        | शक्त्यलोपात्सुषुप्ते ज्ञः 💮 🐃 ६७    | संसारिणां कथा त्वास्तां ः ८१         |
| विकल्पोद्भवतोऽसत्त्वं " ५३     | शब्दादीनामभावश्च २८                 | संसारी च स इत्येक "" ८१              |
| विकारित्वमशुद्धत्वं "" १३      | शब्दाद्वाऽनुमितेर्वापि " ९७         | संसारो वस्तुसंस्तेषां ८४             |
| विक्षेपो नास्ति तस्मान्मे " २८ | शब्दानामयथार्थत्वे 💮 " ८५           | सकामः सिक्रयोऽसिः " १११              |
| विज्ञातुर्नैव विज्ञाता " २५    | शब्देनैव प्रमाणेन "" ९६             | सकृदुक्तं न गृह्णाति                 |
| विज्ञातेर्यस्तु विज्ञाता " २४  | शरीरबुद्धीन्द्रिय "" १८             | स गुरुस्तारयेद्युक्तं 💮 🐃 ६९         |
| विदिताविदिताभ्यां ु ''' ४६     | शरीरबुद्धचोर्यदि "" ३८              | स चोक्तस्तन्निभत्वं प्राक् " १०१     |
| विद्यया तारिताः स्मो यैः ७५    | शरीरेन्द्रियसंघातः "" ४९            | सत्तामात्रे प्रकाशस्य 👑 ४६           |
| विद्यायाः प्रतिकूलं हि "" ४    | शान्तं प्राज्ञं तथा मुक्तं ६९       | सत्यं ज्ञानमनन्तं च 🥊 " ७१           |
| विद्याविद्ये श्रुतिप्रोक्ते ६४ | शान्तेश्चायत्नसिद्धत्वात् " ५२      | सत्यमेवमनात्मार्थं " १०९             |
| विद्यैवाज्ञानहानाय "" ३        | शारीरादि तपः कुर्यात् " ६५          | सदभ्युपेतं भवतोप ११६                 |
| विमथ्य वेदोदिवतः ११९           | शारीरा पृथिवी तावत् १६              | सदसत्सदसच्चेति 💛 💛 ५३                |
| विमुच्य मायामय "" १४           | ज्ञास्त्रप्रामाण्यतो ज्ञेया " ७६    | सदसीति फलं चोक्त्वा *** ७८           |
| विराड्वैश्वानरो बाह्यः " ७१    | शास्त्रयुक्तिविहीनत्वात् " ५९       | सदस्मीति च विज्ञानं " ७७             |
| विरुद्धत्वादतः शक्यं " ४       | शास्त्रस्यानतिशंक्यत्वात् " ७२      | सदस्मीति धियोऽभावे " ९०              |
| विविच्यास्मात् स्वमात्मानं ४४  | शास्त्राद्व्रह्मास्मि नान्योऽहं ११२ | सदस्मीति प्रमाणोत्था ७६              |
| विवेकात्मधिया दुःखं " १०३      | शास्त्रानर्थंक्यमेव स्यात् " ५८     | सदा च भूतेषु समोऽहं *** १८           |
| विशुद्धिश्चात एवास्य " ५४      | शिरोदुःखादिनात्मानं " ४९            | सदा च भूतेषु समोऽस्मि " १५           |
| विशेषणिमदं सर्वं " १२ र        | शून्यतापि न युक्तैवं ५०             | सदेरुपनिपूर्वस्य 💮 🐃 😜               |
| विशेषो मुक्तबद्धानां " ५६      | श्रद्धाभक्ती पुरस्कृत्य " ५९        | सदेव त्वमसीत्युक्ते 💮 ७७             |
| विषयग्रहणं यस्य १०२            | श्रुतमात्रेण चेन्न स्यात् ९२        | सदेवेत्यादिवावयेभ्यः " १०७           |
| विषयत्वं विकारित्वं " ६८       | श्रुतानुमानजन्मानौ ७८               | सद्ब्रह्माहं करोमीति " ७६            |
| विषया वासना वापि " ४३          | श्रुतेः स्वात्मिन नाशङ्का " १११     | सबाह्याभ्यन्तरे शुद्धे 📉 🤫 ३२        |
|                                |                                     |                                      |

| सबाह्याभ्यन्त रोऽजीणीं   | ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सिद्धो मोक्षस्त्वमित्येत् *** ११०  | स्वप्ने तद्वतप्रबोधे यो ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| सभयादभयं प्राप्तः        | ११२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सिद्धो मोक्षोऽहमित्येवं *** ११०    | स्वप्ने दु:ख्यहमध्यासं " १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| समं तु तस्मात्सततं       | 889                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सुखादेनीत्मधर्मत्वं 💛 😘 ५७         | स्वभावशुद्धे गगने ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| समस्तं सर्वगं शान्तं     | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुषुप्तजाग्रत्स्वपतश्च " १८        | स्वयंज्योतिर्न हि द्रष्टुः " ९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| समाधिर्वाऽसमाधिर्वा      | 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सुषुप्तवज्जाग्रति " १९             | स्वयं लब्धस्वभावत्वात् ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| समापय्य क्रियाः सर्वा    | ۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सुषुप्त्याख्यं तमोऽज्ञानं ःःःः ६५  | स्वयंवेद्यत्वपर्यायः " १०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9    |
| समाप्तेस्तर्हि दु:खस्य   | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सूक्ष्मताव्यापिते ज्ञेये : १५      | स्वयमेवावभास्यन्ते ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9    |
| सम्यक्संशयमिथ्योक्ताः    | ९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सूक्ष्मैकागोचरेभ्यश्च " ५८         | स्वरूपं चात्मनो ज्ञानं " ८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६    |
| सर्वज्ञोऽप्यत एव         | 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सेतुं सर्वव्यवस्थानां ७३ ७३        | स्वरूपत्वान्न सर्वस्य 💛 ५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9    |
| सर्वप्रत्ययसाक्षित्वात्  | 182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सेत्स्यतीत्येव चेत्तत्स्यात् " १०५ | स्वरूपस्यानिमित्तत्वात् " ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4    |
| सर्वप्रत्ययसाक्षी ज्ञः   | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सोऽध्यासो नेति नेतीति :: ७९        | स्वरूपाव्यवधानाभ्यां " ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4    |
| सर्वमात्मेति वाक्यार्थे  | 885                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सोपाधिरचैवमात्मोक्तो ःःः ४३        | स्वलक्षणावधिनशिः 💛 १००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0    |
| सर्वमूर्तिवियुक्तं यत्   | ٠٠٠٠٠٠ ۶٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | स्थानावच्छेददृष्टिः " ४१           | स्वसाक्षिकं ज्ञानं " ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| सर्वस्यात्माऽहमेवेति     | ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्थावरं जंगमं चैव ३४               | स्वाकारान्यावभासं " ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ?    |
| सर्वेषां मनसो वृत्तं     | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्थितो दोपो यथाऽयत्नः " ४८         | स्वात्मबुद्धिमपेक्ष्यासौ " ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| साक्षादेव स विज्ञयः      | : ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्पष्टत्वं कर्मकत्रदिः ९९          | िस्वार्थस्य ह्यप्रहाणेन · · · १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8    |
| सादित्यं हि जगत्प्राणः   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्मरतो हश्यते हण्टं ःः ३९          | FAR SET SET SET SET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 18   |
| सिद्धादेवाहमित्यस्मात्   | ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्यान्मालाऽपरिहार्या तु ः ५८       | हन्त तर्हि न मुख्यार्थो ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4    |
| सिद्धिः स्यात्स्वात्मलाभ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्वप्नः सत्यो यथाऽऽबोघात् २०       | हित्वा जात्यादिसम्बन्धान ७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३    |
| सिद्धे दु:खित्व इष्टं    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्वप्नस्मृत्योर्घटादेहि 🦋 ३०       | ह्रयन्ने तु हवींषीति "४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3    |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १४० हे. ९., १४. अस्यम् बर्मादस्या  | ATTENDED TO A STATE OF THE PARTY OF THE PART | N    |
|                          | The state of the s |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1000 |

मन्यादेव स्वीवित्याद्वाची क्षा के उत्तर है।

वामां प्रतिक्तां विन्त्रते का ते. च. १, ७,

वमीनं च मीनं च निविधालय

STATE OF THE PROPERTY OF THE P

अमानित्यमद्यिम्ब्यू

: 9 8 9 E E

A H. E. E. E.

99.5 F.B.F

THE BEST OF STREET

201 A 19 E.

19 9 ft 18

को. य ८. ४ १-२ विकारियां वस्त्री अस्तर्याति न स वेद वृ स १. ४. १०

मृत्य है. ८. १०० व्यवनस्थानमार्थ मृत्य १. १. १९. संग्रेत ७ १९. १. बामाओ खाम १६ में . इ. १. १९. १९.

अमृतत्त्रस्य तु नावाद्यस्त

गिनमार्गीयम्बर्ग

विकार्त विकास

विकास मुख्युं सीहराई

भार कोजना देशवास्त्राची कर है है है है।

अयो खल्लाहः लाइम प्यायं का

0 5 5 5

07 N . F. F . E . 10

A.V.V.E.F

33 S F F

\$5 .0 .5 S .F

\$3.53 ft K

जीव सार्थित गर्भा अवस्थि

अयाहिराह्याचा एउपला भवति।

des bis pains 320

181 18316

TOTAL PROPERTY

2 2 17157万万万万万万

# अवतरणसूची

बृ. उ. २. ५. १९., अ. अनन्तरमबाह्यम् अकुर्वन्विहतं कर्म मनु. स्मृ. ११. ४४. ₹. ८. ८. ब. उ. ४. ३. २२. अनन्वागतं पुण्येन अकृत्स्नो हि सः प्राणन्नेव प्राणः वृ. उ. १. ४. ७. भ. गी. १३. ३१. अनादित्वान्निगुंणत्वात् अक्षऽयं ह वै चातुर्मास्ययाजिनः शत. ब्रा. २. ६. ३. १. भ. गी. १८. १२. अनिष्टमिष्टं मिश्रं च त्रिविधं अग्ने नय सूपथा ई.उ.१८.;बू.उ.५.१५.१ अनीशया शोचित मुह्यमानः मुं. उ. ३. १.२. इवे.. तं. ब्रा. २. ८. २. उ. ४. ७. अचक्षुष्कमश्रोत्रमवागमनः बृ. उ. ३ ८. ८. भ. गी. १७. १५. अच्छेद्योऽयमदाह्योऽयम् ''' भ. गी. २. २४. अनुद्वेगकरं वाक्यं छां. उ.७.२.१.,७.७.१ अजरोऽमरोऽमृतः ः अनृतम् बु उ. ४. ४. २५. तै. उ. २. ६. अजायमानो बहुधा जायते ते. आ. ३. १३. छां. उ. ८. ३. २. अजो नित्यः शास्वतोऽयं पुराणः कठ. उ. २. १८.; अन्तेन हि प्रत्युढाः ई. उ. ४. भ. गी. २. २०. अनेजदेकं मनसो जवीयः छां. उ. ६.३.२., ३. अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य भ. गी. ४. ४०. अज्ञश्चाश्रद्धानश्च तै. आ. ३. ११ अन्तः प्रविष्टं कर्तारमेतम् अतोऽन्यदार्तम् बृ. उ.३.४.२.,३.५.१., तै. आ. ३. ११. अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम् ३. ७. २३. अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति अन्नमयं हि सोम्य मनः छा. उ. ६. ५. ४ ब. उ. ४. ३. २२. बृ. उ. ४. ३. ९., १४. अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात् कठ. उ. २. १४. अत्रायं पूरुषः स्वयंज्योतिः अन्यदेव तद्विदितादथो मं. उ. १. १. ५. के. उ. १. ३. अथ परा यया तदक्षरं अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेद बु. उ. १. ४. १० अथ य आत्मा स सेतुः छां. उ. ८. ४. १-२. अपूर्वमनपरमनन्तरं बृ. उ. २. ५ १९. अथ य एतदक्षरं गागि ब. उ. ३. ८. १०. अथ येऽन्यथाऽतो विदुः अप्राणो ह्यमनाः मुं. उ. २. १. २. छां. उ. ७. २५. २. अभयं प्रतिष्ठां विन्दते अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते ते. उ. २. ७. बृ. उ. १. ४. १०. भ. गी. १३. ७, अमानित्वमदंभित्वम् अथ सोऽभयं गतो भवति तै. उ. २. ७. अमृतत्वस्य तु नाशाऽस्ति बृ. उ. २. ४. २.; की. उ. ३.३., ४, २०, अथास्मिन्प्राण एवैकधा भवति अथो खल्वाहुः काममय एवायं ४. ५. ३. अमीनं च मौनं च निविद्याऽथ पुरुष: व. उ. ४. ४. ५. बह्रयेऽनात्म्येऽनिरुक्ते ते. उ. २. ७. ब्राह्मणः बृ. उ. ३. ५. १. अदृष्टं द्रष्ट्रश्रुतं श्रोत् अयमात्मा ब्रह्म बृ. उ. ३. ८. ११. बृ. उ. २. ५. १९. अविकार्योऽयमुच्यते अहष्टो द्रष्टा बृ. उ. ३. ७. २३. भ. गी. ३२. २५. अद्वेष्टा सर्वं भूतानां अविज्ञातं विज्ञात् भ. गी. १२. १३. बृ. उ. ३. ८. ११. अविद्यया मृत्युं तीत्वी अधिष्टानावशेषो हि नाशः ई.उ.११.,मै.उ.७.९.

सू. सं ४. २. ८.

कल्पितवस्त्नः

अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

म्. उ. १.२.८. कठ

अविभक्तं विभक्तेष अव्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयम् अग्रब्दमस्पर्शमरूपं

अशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पशतः अशरीरं शरीरेषु

असंगो ह्ययं पुरुषः अस्राणां ह्येषोपनिषत् अस्थूलमनण् अहमात्मा गुडाकेश अहमेवाधस्तात् अहं ब्रह्माऽस्मि अहं मनुरभवं सूर्यञ्च अहं विश्वं भुवनमभ्यभवा३म्

आकाशो वै नाम आचार्यवान् पुरुषो वेद आचार्याद्वैव विद्या विदिता आत्मनि खल्वरे हुष्टे श्रुते मते आत्मन्येव आत्मानं पश्येत

आत्मलाभान्न परं विद्यते आत्मापहतपाप्मा विजरो

आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत् आत्मा ह्येषां स भवति आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राह्यन्ति च ब्र. सू. ४. १. ३. आत्मैव देवताः सर्वाः आत्मैवाधस्तात् आत्मैवास्य ज्योतिः

आत्मैवेदं सर्वम्

भ गी. १८. २०. भ. गी. २. २५. कठ.उ.३.१५, न.उ.९. मक्ति. उ. २. ७२.

छां. उ. ८. १२. १. स्त. सं. २.११.६७, कठ, उ. २. २२. ब. उ. ४.३.१५.१६. छां. उ. ८. ८. ५. ब. उ. ३. ८. ८. भ. गी. १०. २०. छां उ. ७. २५. १. ब. उ. १. ४. १०. ब. उ. १. ४. १०. ते. उ. ३. १०., न. पू. २. ४.

छां. उ. ८. १४. १. छां, उ. ६. १४ २. छां उ. ४. ९. ३ ब. उ. ४. ५. ६. शत.बा.१४.६.२.२८.. 'वश्यति' पाठः ब. उ. ४. ४. २३ आप. ध. १. २२. २. छां. उ. ८. १. ५., मै. उ. ७. ७. ब.उ. २.४.५.,४.५.६. ऐ. उ. १. १ बृ. उ. १. ४. १०. मन्-स्मृ. १२. ११९. छां. उ. ७. २५ २. बु. उ. ४. ३. ६. छां. उ. ७. २५. २.

आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान आनन्दरूपममतं यद्विभाति आवत्तः असकृदूपदेशात् ਵ.

इच्छा द्वेषः सूखं दुःखं इदं सर्वं यदयमात्मा इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहरथो ऋ. सं. १. १६४. ४६. इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते

त

उक्तानुशासनासि मैत्रेयि उत्तमः पूरुषस्त्वन्यः उदरमन्तरं कुरुते उपजीव्यविरोधस्यायुक्तत्वम् उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानम् उपद्रष्टानुमन्ता च

ए

एकधा बहुधा चैव हश्यते जलचन्द्रवत् एकधैवानुद्रष्टव्यम् एकं सद्विपा बहधा वदन्ति एकं सन्तं बहुधा कल्पयन्ति एकस्तथा सर्वभृतान्तरात्मा एको देव. सर्वभूतेष गढः सर्वव्यापी एको देवो बहुधा निविष्टः एको वशी सर्वभूतान्तरात्मा एतद्ध सम वै तत्पूर्वे एतत्सर्वं मन एव एतमेव प्रवाजिनो एतया द्वारा प्रापद्यत एतं वै तमात्मानं एतस्मिन्न खल्वक्षरे

तै. उ. २. ४., ९. मं. उ. २. २. ७. ब्र. स. ४. १. १.

भ. गी. १३. ६. ब.उ. २.४.६., ४.५.७. ऋ. सं. ६ ४७. १८., शत. ब्रा.१४.५.५.१९, ब. उ. २. ५. २९, जैमि. उ. ब्रा.१.४४.१.

ब. उ. ४. ५. १५. भ. गी. १५. १७. तै उ. २. ७. प. १२५. भ गी. ४. ३४. भ. गी. १३. २२.

ब्रह्मबिं. उ. १२.,

ब. उ. ४. ४. २०. ऋ. सं. १. १६४. ४६. ऋ. सं. १०. ११४. ५. कठ. उ. ५.९., १०११.

रवे. उ. ६. ११. तै. आ. ३. १४. कठ. उ. ५. १२. ब. उ. ४. ४. २२. ब्. उ. १. ५. ३., ब. उ. ४. ४. २२. ऐ. उ. ३. १२. बृ. उ. ३. ५. १. ब. उ. ३. ८. ११.

| एतस्य वा अक्षरस्य व्याप्ति भागा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि भ. गी. १३. २.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रशासने गार्गि वृ. उ. ३. ८. ९. ना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | राज्य अर्थ प्रतिकार मा. एक एक क्रिकेट किएक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भौग्रहेम्स्राम्भः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | गतिसामान्यात् ज्ञ. सू. १. १. ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| भूतानि बृ. उ. ४. ३. ३२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .Fe .F . T . T . T . T .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| एवमेवैष एतत्प्राणान् गृहीत्वा वृ. उ. २. १. १८.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | चत्वारिशत् संस्काराः गौ. ध. सू. ८. १४. २२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| एवंविदि पापं कर्मं न शिलष्यते छां. उ. ४. १४. ३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .१.११ के हैं कि ज. : जावन विशेषाती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| एष त आत्मान्तर्याम्यमृतः बृ. उ. ३. ७. ३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ज्ञानाग्निः सर्वंकर्माणि भ. गी. ४. ३७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य वृ. उ. ४ ४. २३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्ञात्वा कर्म समाचरेत् (?) १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| एष म आत्मान्तर्ह् दये अणीयान् छां. उ. ३. १४. ३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ज्ञानेन तु तदज्ञानं भ. गी. ५. १६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| एष म आत्मान्तर्ह्वये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ज्योतिषां ज्योतिः मुं. उ. २. २. ९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| एतद्ब्रह्म छां. उ. ३. १४. ४.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | हे . हे . हे . त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| एष सर्वेषु भूतेषु गूढोऽत्मा कठ. उ. ३. १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | त इह व्याघ्रो वा छां. उ. ६. ९. ३.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| एषोऽस्य परमो लोकः वृ. उ. ४. ३. ३२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | \$. 90. 2. 10 E. 90 |
| १०१ . ११ जो अो. अम्बर्ग्यामा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तत्र को मोहः कः शोकः ई. उ. ७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ओतश्च प्रोतश्च बृ. उ. ३. ८. ११.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तत्रैकायं मनः कृत्वा भ. गी. ६. १२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानम् मुं. उ. २. २. ५.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तत्त्वमसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| The state of the s | तत्सत्यं,स आत्मा तत्त्वमिस छां. उ. ६. ८. ७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| CO CO TO TO TO THE TOTAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR | तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत् तै. उ. २. ६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| कर्मणा पितृलोकः वृ. उ. १. ५. १६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | तदात्मानमेवावेत् ब्. उ. १. ४. १०.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| कर्मणा बध्यते जन्तुः शां. प. २४३. ७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तदेजीत तन्नेजित ई. उ. ५.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिताः भ. गी. ३. २०.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तदेतत्प्रयः पुत्रात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| क्स्मिन्तु खल्वाकाश (१०००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रयो वित्तात् 🔻 👂 📑 बृ. उ. १. ४. ८. 🗎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ओतश्च प्रोतश्च बृ. उ. ३. ८. ७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तदेतद्ब्रह्मापूर्वमनपरम् बृ. उ. २. ५. १९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| कस्मिन्तु रूपाणि प्रतिष्ठितानि वृ. उ. ३. ९. २०.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि के. उ. ४. ५. ६. ७. ८.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कामः संकल्पो विचिकित्सा- वृ. उ. १. ५. ३.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | तदेवाग्निः महाना. उ. १. ७.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कामा येऽस्य हृदि स्थिताः वृ. उ. ४. ४. ७.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिः बृ. उ. ४. ४. १६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कठ. उ. ६. १४.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | तद्धावतोऽन्यान्त्येति तिष्ठत् ई. उ. ४.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| किंगोत्रो नु सोम्यासि छां. उ. ४. ४. ४.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | तद्धास्य विजज्ञौ छां. उ. ६.७.६., ६.१६.३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| किमहं साधु नाकरवम् तै. उ. २. ९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तद्धैतत्परयन् ऋषिव्भिदेवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| किमु तद्ब्रह्मावेत् बृ. उ. १.४.९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्रतिपेदे बृ. उ. १. ४. १०.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कृत्स्नः प्रज्ञानघन एव बृ. उ. ४. ५. १३.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | तद्ब्रह्म तदमृतं स आत्मा छा. उ. ८. १४. १.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| केनेषितं पतित प्रेषितं मनः के. उ. १. १.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | तद्यथेह कर्मजितो लोकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | क्षीयते छां. उ. ८. १. ६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तद्यदपां शर आसीत् बृ. उ. १. २. २.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| क्षत्रं तं परादात् बृ. उ. २. ४. ६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १ "बुद्वा कर्माणि यत् कामयेत्, तदारभेत"—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| क्षीयन्ते चास्य कर्माणि मुं. उ. २. २. ८.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | आप. ध. २. २१. ५.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| तद्वा अस्यैतदितच्छन्दाः                                                                        | बृ. उ. ४. ३. २१.          | देवैरत्रापि विचिकित्सितं पुरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कठ. उ. १. २१-२२.   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| तद्विज्ञानाथ स गुरुमेवाभिगच्छे                                                                 |                           | द्वाविमो पुरुषौ लोके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | भ. गी. १५. १६.     |
| तद्विद्धि प्रणिपातेन                                                                           |                           | द्वा सुवर्णी सयुजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | इवे. उ. ४. ६.,     |
| परिप्रश्नेन सेवया                                                                              |                           | भ भी प १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | मुं. उ. ३. १. १.   |
| तन्मनो दिशं दिशं पतित्वा                                                                       |                           | द्वितीयाद्वै भयं भवति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | बृ. उ. १. ४. २.    |
| तमेव विदित्वातिमृत्युमेति                                                                      |                           | द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | बृ. उ. २. ३. १.,   |
| तमेवं विद्वानमृत इह भवति                                                                       | •                         | चैवामूर्तं च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | मै. उ. ६. ३., १५.  |
| तं पाणिनाऽऽपेषं बोधयांचका                                                                      |                           | ्रिहर ह 118 कि <b>घ</b> .ना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| तरित शोकमात्मवित्                                                                              | छां. उ. ७. १. ३.          | धर्मेण पापमपनुदत्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | महाना. उ. २२. १.   |
| तस्मात्कर्मं न कुर्वन्ति यतयः                                                                  | शां. प. २४३. ७.           | ध्यायतीव लेलायतीव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | बृ. उ. ४. ३. ७.    |
| तस्मादात्मज्ञं ह्यर्चयेद्भूतिकाम                                                               |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | migrana darring    |
| तस्मादेषां तन्न प्रियं                                                                         |                           | न कर्मणा न प्रजया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| तस्माद्वा एतस्मात्                                                                             |                           | . 55. 55. 66. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |
| तस्य तावदेव चिरम्                                                                              |                           | न कर्मणा वर्धते नो कनीयान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| तस्य भासा सर्वमिदं विभाति                                                                      |                           | .P (1) :Fig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (माध्यन्दिनपाठः)   |
|                                                                                                | रवे. उ. ६. १४.; मुं.      | न कर्म लिप्यते नरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ई. उ. २.           |
| तं पाणिना                                                                                      | ब. २. १.                  | न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो                                                                    | सीवास्त्रपट्टिंग्यासीयानि | न चेदिहावेदीन्महती विनष्टिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| भवति हैं । है है                                                                               | छां.उ.७.२५.२.इत्यादी      | न जायते स्रियते वा विपश्चित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |
| तस्य ह न देवाश्च नाभूत्या                                                                      | कृत्यावरकामः स्रोम र      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भ. गी. २. २०.      |
| ईशते विकास मिला विकास मिला विकास मिला विकास मिला विकास मिला मिला मिला मिला मिला मिला मिला मिला | बृ. उ. १. ४. १०           | न जीवो म्रियते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | छां. उ. ६. ११. ३.  |
| तस्य हैतस्य पुरुषस्य रूपं                                                                      | बृ. उ. २. ३. ६.           | न तत्र रथा न रथगोगाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | बृ. उ. ४. ३. १०.   |
| तस्याभिध्यानाद्योजनात्                                                                         | इवे. उ. १. १०.            | न तदश्नाति किंचन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | बृ. उ. ३. ८. ८.    |
| तानि वा एतान्यवराणि तपांसि                                                                     | महाना. उ. २१. २,          | न तु तद्द्वतोयमस्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
| तान् ह स ऋषिरुवाच                                                                              | प्र. उ. १ २.              | ततोऽन्यद्विभक्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | बृ. उ. ४. ३. २३-३० |
| तीणों हि तदा सर्वाञ्छोकान्                                                                     | बृ. उ. ४. ३. २२.          | न हष्टेर्द्रष्टारं पश्येः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | बृ. उ. ३. ४. २.    |
| त्यज धर्ममधर्मं च                                                                              | शां. प. ३२९. ४०;          | न विभेति कुतश्चन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | तै. उ. २. ४., ९.   |
|                                                                                                | ३३१. ४४.                  | न लिप्यते लोकदुःखेन बाह्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | कठ. उ ५. ११.       |
| त्याग एव हि सर्वेषां                                                                           | पश्य-पृ.१२०.९. टि.        | नवद्वारे पुरे देही                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भ. गी. ५. १३.      |
| त्रिसंध्यादी स्नानमाचरेत्                                                                      | अरु. उ. २.                | न वै सशरीरस्य सतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | छां. उ. ८. १२. १.  |
| <u>द.</u>                                                                                      | . पद्मित्रं सर्व          | न सत्तन्नासदुच्यते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भ. गी. १३. १२.     |
| दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशे                                                                          | छां. उ. ८. १. १., २.      | न हा वा आत्मा उदेति न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    |
| दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः                                                                        | मुं. उ. २. १. २.          | निम्लोचित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | छां. उ. ३. ११. ३.  |
| हुड्वैव पुण्यं च पापं च                                                                        | बृ.उ.४.३.१५-१७.३४.        | न हि कश्चित्क्षणमपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | भ. गी. ३. ५.       |
| देवद्विजगुरुप्राज्ञपूजनम्                                                                      | भ. गी. १७. १४.            | नहि द्रष्टुईष्टेविपरिलोपो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| देवरिवक्स्नातका चार्यराज्ञां                                                                   | या.स्मृ.आचा. ६ १५२.       | विद्यते विद्या व | बृ. उ. ४. ३. २३    |

| न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्वि-       | विस्तानिविचितिहात         |
|------------------------------------|---------------------------|
| परिलोपो विद्यते                    | बृ. उ. ४. ३. ३०.          |
| नाक्रमेत्कामतच्छायां गुर्वादेः     | मनु. स्मृ. ४. १३०.        |
| नादत्ते कस्यचित्पापं               | भ. गी. ५. १५.             |
| नान्तरिक्षे न                      | हिलीवाई यव बन्धि          |
| दिव्यग्निश्चेतव्यः                 | तै. सं. ५. २. ७.          |
| नान्यदतोऽस्ति द्रष्ट               | बृ. उ. ३. ८. ११.          |
| नान्यः पन्था विद्यते अयनाय         | तै. था. ३. १३.;           |
| F 3 9 F IPTSA                      | रवे. उ. ३.८.; ६ १५.       |
| नाप्रशान्ताय दातव्यं               | श्वे. उ. ६. २२.           |
| नाविरकाय संसारात्                  | नै. सि. ४. ७१.            |
| नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो        | कठ. उ. २४.                |
| नासतो विद्यते भावः                 | भ. गी. २. १६.             |
| नित्यतृप्तः                        | भ. गी. ४. २०.             |
| नित्यतृप्तो निरञ्जनः               | श्रुतिः (?) पृ.           |
| नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मम्   | मुं. उ. १. १. ६.          |
| निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति          | मुं. उ. ३. १. ३.          |
| निष्कलं निष्क्रियं शान्तम्         | रवे. उ. ६. १९.            |
| नीहारेण प्रावृता जल्प्या           | तै. सं. ४. ६. २.          |
| नेति नेति                          | बृ. उ. २. ३. ६.           |
| नेदं यदिदमुपासते                   | कें. उ . ४-८.             |
| नेह नानास्ति किंचन                 | बृ. उ. ४. ४. १९.,         |
|                                    | कठ. उ. ४. ११.             |
| नैनं कृताकृते तपतः                 | बृ. उ. ४. ४. २२.          |
| नैनेन किंचनानावृतं नैनेन           | The production of         |
| किंचनासंवृतम्                      | वृ. उ. २. ५. १८           |
| न्यास इति ब्रह्मा                  | महाना. उ. २१. २           |
| न्यास एवात्यरेचयत्                 | महाना. उ. २१. २.          |
| प                                  | fight fig frame           |
| पराञ्चि खानि                       | कठ. उ. ४. १.              |
| परीक्ष्य ' तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् |                           |
| 23 2 2                             |                           |
| परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति           | " " "<br>मुं. उ. ३. २. ७. |
|                                    | बृ. उ. ४. ३. २३.          |
|                                    | त. था. ३. १२.             |
| पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति      |                           |
| युज्या न युज्यत कमणा भवात          | Z. O. 4. 1. 84.           |

| 0                                     |                                                |
|---------------------------------------|------------------------------------------------|
| पुरुषं सोम्योत हस्तगृहात-             | अदा अस्येत्वनिष्या                             |
| मामयन्ति 📝 💆 📜                        | छां. उ. ६. १६. १.                              |
| पुरुषान्न परं किंचित् सा काष्ठा       | कठ. उ. ३. ११                                   |
| पू: प्राणिनः सर्वं एव गुहाशयस्य       | आपस्तंबीयाध्यात्म-                             |
| .F. S F .F 10 Th                      | पटले ४. जि. जि. जि. जि. जि. जि. जि. जि. जि. जि |
| पौर्वापर्ये पूर्वदौर्बल्यं प्रकृतिवत् |                                                |
| प्रज्ञानघन एव 🗯 🏂                     | वृ. उ. ४. ५. १३.                               |
| प्रज्ञानं ब्रह्म 💮 🔻 🗷 🗷              | ऐ. उ. ५. ३. १०००                               |
| प्रज्ञानस्य नामधेयानि                 | ऐ. उ. ५. २.                                    |
| प्रपञ्चोपशमोऽद्वयः                    | गौ. का. २. ३५.                                 |
| प्रयाजे कृष्णलं जुहोति                | तै. सं. २. ३. २. ३.                            |
| प्राण इति होवाच                       | छां. उ. १. ११. ५.                              |
| प्राणायामान् षडाचरेत्                 | मनु. स्मृ. ६. ६९.                              |
| प्राणाय्याय वाउन्तेवासिने             | PART PERTENSE                                  |
| नान्यस्मै                             | छां उ. ३. ११. ५                                |
| प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मा               | कौ, उ. ३. २.                                   |
| ब व                                   |                                                |
| बोजान्यग्न्युपदग्धानि                 | वन. प. २००. ११०.                               |
| बुद्धेः स्यादपराघोऽयं                 | तै. उ. वा. २. ९. ५५                            |
| बृहन्पांडरवासः सोम राजन्              | बृ. उ. २. १. १५.,                              |
|                                       | कौ. उ. ४. १९.                                  |
| ब्रह्म तं प्रादाद्योऽन्यत्रात्मनो     |                                                |
| ब्रह्म वेद                            | बृ उ.२.४.६; ४.५.७.                             |
| ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा               | तै. उ. २. ५.                                   |
| ब्रह्म वा इदमग्र आसीत्                | बृ. उ. १.४.१०.—११.                             |
| ब्रह्मविदाप्नोति परम्                 | तै. उ. १. १.                                   |
| ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति              | मुं. उ. ३. २. ९.                               |
| ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति            | बृ. उ. ४. ४. ६.;                               |
|                                       | तै. आ. २.२. नृ. उ. ५.                          |
| ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम्        | मुं. उ. २. २. ११.                              |
| ब्रह्मैवेदं सर्वं                     | नृ. उ. ७.                                      |
| ब्राह्मणो निर्वेदमायात्               | मुं. उ. १. २. १२.                              |
| भ                                     | ारकाः : विकास सम्बद्धाः                        |
|                                       | कठ. उ. ६. ३.                                   |
| भर्ता सन् भ्रियमाणो विभर्ति           | तै. आ. ३. १४.                                  |
| भिद्यते हृदयग्रन्थिः                  | मुं. उ. २. २. ८.                               |

भीषाऽस्माद्वातः पवते भोक्तेत्याहुर्मनीषिण

मनसञ्चेन्द्रियाणां च

**म**.

य.

मनःप्रसादः सौम्यत्वं मन्तव्यः मम माया दुरत्यया ममैवांशो जीवलोके मयाऽध्यक्षेण प्रकृति सूयते मय्येव सकलं जातं मत्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः महद्भूतमनन्तमपारं मातृमान् पितृमानाचार्यवान् मामेव ये प्रपद्यन्ते मायां तु प्रकृतिं विद्यात् मृत्तिकेत्येव सत्यम् मृत्योः स मृत्युमाप्नोति

य आत्माऽपहतपाप्मा
य एष सुप्तेषु जागति
यज्ञोपवीत्येवाधोयीत
याजयेद्यजेत वा
यतो वाचो निवर्तन्ते
यत्कृतकं तदनित्यम्
यत्र त्वस्य सर्वमादमैव
यत्र नान्यत्पश्यति
नान्यच्छृणोति
यत्र वा अन्यदिव स्यात्
यत्र हि द्वैतमिव भवति

यत्रान्यत्पश्यत्यन्यच्छृणोति यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात् यत्रैष एतत्सुप्तोऽभूद्य एष विज्ञानमयः तै. उ. २. ८. कठ. उ. ३. ४.

मोक्षधर्मे. २५०. ४.; वनप. २६०. २५. भ. गी. १७. १६. ब. उ. २.४. ५.,४.५.६. भ. गी. ७. १४. भ. गी. १५. ७. भ. गी. ९. १०. कै. उ. १९. बृ. उ. ३. ९. २८. ब्. उ. २. ४. १२. बृ. उ. ४. १. २—७. भ. गी. ७. १४. इवे. उ. ४. १०. छां. उ. ६. १. ४. ब. उ. ४. ४. १९.; कठ. उ. ४. १०.

छां. उ. ८ ७.१.; ३. कठ. उ. ५. ८.

तै. आ. २. १. तै. उ. २. ९. पृ. २७३. बृ. उ. ४. ५. १५.

छां. उ. ७. २४. १. बृ. उ. ४. ३. ३१. बृ. उ. २. ४ १४; ४. ५. १५. छां. उ. ७. २४. १.

ब्र स्. ४. १. ११.

ब. उ. २.१.१६.-१७

यत्साक्षादपरोक्षाद्ब्रह्म
यथाकाशस्मितो नित्यम्
यथाकतुरस्मिल्लोके
पुरुषो भवति
यथा च तक्षोभयथा
यथा पशुरेवं स देवानाम्
यथा सकृद्विद्युत्तम्
यथा सर्वगतं सौक्ष्म्यात्
यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं
यदा चर्मवदाकाशं
यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते

यदा ह्येवैष एतस्मिन्नदृश्ये यदि मन्यसे स्वेदेति दभ्रमेवापि यदेव विद्या करोति यदैतमनुपश्यत्यात्मानं यद्रै तन्न पश्यति य यं वापि स्मरन् भावं यस्तू सर्वाणि भृतानि यस्त्वात्मरतिरेव स्यात् यस्त्वेवं ब्राह्मणो विद्यात् यतश्चोदेति सूर्यः यस्मात्क्षरमतोतोऽहं यस्मिन्द्यौ पृथिवी च यस्य देवे परा भक्तिः यस्य नाहंकृतो भावः यस्य सर्वाणि भूतानि शरीरं यस्यामतं तस्य मतं

यस्य न वेद सः के. उ. २. ३. यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् बृः उ. ३. ७. १५. यावज्जीवश्रुतय =

"यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहोति" "यावज्जीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत्" "यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहुयात्"

१ ''बह्वृचंब्राह्मणे श्रूयते''-इति शाबरभाष्ये (२.४.१.) प्रथमे द्वे घृते, तथैव जै. न्या. मा. विस्तरे । पराशर-

वृ.उ.३.४.१–२.;३.५.१. भ. गी. **९.** ६. छां. उ. ३. १४. १.

छां. उ. ३. १४. १. ब्र. सू. २. ३. ४०. बृ. उ. १. ४. १०. बृ. उ. २. ३. ६. भ. गी. १३. ३२. कठ. उ. ४. १४. इते. उ. ६. २०. बृ. उ. ४. ४. ७.; कठ. उ. ६. १४.

तै. उ. २. ७. के. उ. २. १.

छा. उ. १. १. १०. बृ. उ. ४. ४. १५.

बृ. उ. ४. ३. २३. भ. गी. ८. ६.

ई. उ. ६.

भ. गी. ३. १७. तै. आ. ३. १३.

वृ. उ. १. ५. २३.

भ. गी. १५. १८.

मुं. उ. २. २. ५. इवे. उ. ६. २३.

भ. गी. १८. १७.

बृ. उ. ३. ७. १५.

र्भृति भ्राति भ

या वेदबाह्याः स्मृतयः

येनाक्षरं पुरुषं वेद योऽयं विज्ञानमय प्राणेषु यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् योऽशनायापिपासे

मनुस्मृ. १२. ९५:; सूत सं. २. १४. ८. मं. उ. १. २. १३. बृ. च. ४.३.७.;४.४.२२.

ते. उ. २. १. ब्. उ. ३. ५. १.

रसविद्धमयः स्वर्णम् रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव

98 . F . TP TF

सू, स. ४ ३९, ३०. बृ. उ. २. ५. १९., कठ. उ. ५. ९. १०.

STATE WAS THE PARTY OF THE PART

लब्धरूपे क्वचितिकचित्

ब्र. सि. २. २.

वास्देवः सर्वम् विज्ञानघन एव विज्ञानमानन्दम् विद्ययाऽमतमञ्जूते विद्यां चाविद्यां च विमुक्तरच विमुच्यते वृष्णीनां वासूदेवोऽस्मि वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम् वेदैश्च सर्वे रहमेव वेद्यः विद्याविनयसंपन्ने वेनस्तत्पेश्यन

भ. गी. ७. १९. बृ. उ. २. ४. १२. बृ. उ. ३. ९. २८. ई.उ.११.,मै.उ. ७.९. ई. उ. ११. कठ उ. ५.१. भ. गी. १०. ३७. तै. आ. ३. १३. भ. गी. १५. १५. भ. गी. ५. १८. महाना. उ. २.३.

श.

शतं शुक्राणि यत्रैकं भवन्ति तै. आ. ३. ११. शुद्धमपापविद्धम् शौचसंतोषतपः स्वाध्यायेश्वर यो. सू. २. ३२. श्रद्धया परया तप्तं

ई. उ. ८ भ. गी. १७. १७.

संहितायां ( आचारकाण्डे पृ. ५१. ) "तदाह जाबालि:" इत्यनेन ''यदि गृहमेव कामयेत्, तदा यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहुयात्" इति वचनं धृतम् ।

षद्लु विशरणगत्यवसादनेषु

घातुपा. १. ८७९.

स आत्मा तत्त्वमसि

स एतमेव सीमानं विदार्यं स एष इह प्रविष्टः स एष नेति नेति स एषोऽकलः सकृद्धिभातो ह्येवैष ब्रह्मलोकः संकल्पपूर्वकमभूद्रघुनन्दनस्य स तु तत्पदमाप्नोति सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म सत्यं परं परं सत्यम् सत्यं वद । धर्मं चर । सत्यस्य सत्यम्

सदेव सोम्येदमग्र आसीत् स पर्यगाच्छ्क्रमकायं सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः स ब्राह्मणः स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठितः स म आत्मेति विद्यात् समं सर्वेषु भूतेषु स यत्रैतत्स्वप्नया चरति स यथा तत्र न दाह्येत स यश्चायं प्रषे संयोगरूपचोदना सर्वं एत आत्मानो व्युच्चरन्ति वृ. उ. २. १. २०. सर्वं खल्विदं ब्रह्म सर्वं तं परादात् सर्वमात्मानं पश्येत्

सर्वे वेदा यत्पदमामनित

छो. उ. ६. ८. ७. इत्यादौ नवकृत्वः ऐ. उ. ३. १२. बृ. उ. १. ४. ७.

बृ. उ. ३.९.२६. इत्यादी प्र. उ. ६. ५.

छां. उ. ८. ४. २. सं. शारो. २. १८२ कठ. उ. ३. ८.

तै. उ. २. १. महाना. उ. २१. २. तै. उ. १. ११. बृ. उ. २. १. २०.;

में. उ. ६. ३२. छां. उ. ६. २. १.

ई. उ. ८.

म्. उ २. १. २. बृ. उ. ३. ८. १०.

छां. उ. ७. २४. १. कौ. उ. ३. ८.

भ. गी. १३. २७. बृ. उ. २. १. १८.

छां. उ. ६. १६. ३. तै. उ. २. ८., ३. १०.

जै. सू. २. ४. ९.

छा. उ. ३. १४. १.

ब्. उ. ४. ५. ७.

ब. उ. ४. ४. २३. पश्य. पृ. ४०. टि. ५.

सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरः तै. आ. ३. १२. ७. कठ. उ. २. १५.

सव वेदा यत्रैकं भवन्ति तै. आ. ३. ११. १. सर्वेऽस्मै देवा बलिमावहन्ति तै. उ. १. ५. सलिल एको द्रष्टाऽद्वैतो भवति वृ. उ. ४ ३. ३२. स वा एष आत्मा छां. उ. ८. ३. ३. स वा एष महानज आत्मा ब.उ. ४.४.२२.२४.,२५. स समानः सन्तुभौ लोकावनु-ब्. उ. ४. ३. ७. संचरति स स्वराड़ भवति छां. उ. ७. २५. २. बृ. उ. ४. ३. १०. स हि कर्ता साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च रवे. उ. ६. ११. सेयं देवतैक्षत

सोऽञ्नुते सर्वान् कामान् स्वप्नान्तं जागरितान्तम् स्वप्नायाध्ययनविधिः

तै. उ. २. १. कठ. उ. ४. ४. तै. आ. २. १५. ७., शत. ब्रा. ११. ५. ६.७.

हिरण्मयेन पात्रेण

हिरण्यदा अमृतत्वं भजन्ते हिंसानुग्रहयोरनारंभी हृद्यन्तज्योतिः पुरुषः ई.उ.१५.; बृ.उ.५.१५.१ मै. उ. ६. ३५. ऋ. सं. १०. १०८. २. गौ ध. स्. ३.२४–२५. बृ. उ. ४. ३. ७.

### मन्त्रराज:

## ॐ नमः शिवाय

# श्रीमत्पद्मपादाचार्यविरचितः मन्त्रराजप्रकागः

त्यागो हि नमसो वाच्य आनन्दः प्रकृतेस्तथा। फलं प्रत्ययवाच्यं स्यात् त्याज्यं पत्रफलादिकम् ॥ १ ॥ सर्व त्यजामीदिमदं चतुर्णामिह दैन्यलब्धये ॥ २ ॥ प्रणामो नमसो वाच्यः अथवा दैन्यं सेवा तया ज्ञिप्तः सिद्धिः नमामि देवदेवेशं सकामोऽकाम निषिध्यते भावविकृतिजेगदात्मनः। नञा देवदेवेश नानाऽस्ति नेह मसनं शब्दतः ॥ ४ ॥ अयेति गमयेत्यर्थे तस्माच्छुद्धोऽस्मि नित्यशः। देहगेहादेरभिमानस्य प्रणामो नाशनम् ॥ ५ ॥ ब्रह्मादिरूपस्स्याच्छक्तिभिस्तिसभिस्सह। शिवो त्यमेव अथवा नमसो शक्तिनेमनं ङेऽन्तात्तादात्म्यसम्बन्धः कथ्यते शिवोऽहं च मन्ये शास्त्रेश्व

अथवा दास एवाहं अहं दास इतीरणुम्। इत्येव नम इत्युक्तं वेदैः शास्त्रैश्च सर्वशः॥ ९॥ अथवेदमिदं सर्व त्यजामि परमाप्तये। <mark>धर्मं च कामं च वाञ्छँथ जगदीश्वरम् ॥ १० ॥</mark> एतन्मन्त्रार्थतत्त्वज्ञैः वेदवेदान्ततत्परैः। निर्णीतं तत्त्वगभँ यद् विज्ञेयं मुक्तिलब्धये ॥ ११ ॥ मुक्तिलाभाय ध्येयं तत्त्वं विवेकतः। अथवा भिन्नं बुद्धवा हृदा देवं मन्त्रेणेशं जगद्गुरुम् ॥ १२ ॥ नमेरचि नमः प्रोक्तो जन्ता स्याज्जगदीश्वरे। तस्माद्दासोऽहमित्येवं प्रापयात्मनि ॥ १३ ॥ मत्त्वा मां अस्मिञ्छेते जगत्सर्व तन्मयं शब्दगामि वानाच्छिव इत्युक्तं कारणं ब्रह्म तत्पराः।। १४।। न मा यस्यास्ति लक्ष्मीश सोऽहं देवो न संशयः। तस्मान मे प्रापयेहैव लक्ष्मीं विद्यां सनातनीम् ॥ १५ ॥ यस्मादानन्दरूपस्त्वं देवैर्वे दैवैर्वे दैनिंगद्यसे । तस्मान मे देहि योगीश भद्रं ज्ञानं सुभावनम् ॥ १६ ॥ यस्मात्त्वं नेति नेतीति नवर्थं मासि वेदजम्। तस्मान्नमोऽसि भद्रं मे यतो जातोऽनमो नमः॥ १७॥ शिवं शिवमथाप्राप्तः शिवाये ति निगद्यसे। शिवाय मे तथा प्राप्त्या शिवायेति निगद्यसे ।। १८ ।। शिवां यातो महाभद्र नमोऽहं मायया ध्रवम् ततो नमाय मद्यं मः शिवायं कुरु सर्वथा ॥ १९ ॥ शिवमेषि यतो ज्ञप्तया शिवायस्त्वं प्रपठचसे। न ते माया यतो ज्ञप्त्या नमो वेदैः प्रपठचते ॥ २० ॥ नमोऽहं च शिवायोऽहं नमो मह्यं नमो नमः। नमाय शद्वाय मंगलाय नमो नमः ॥ २१ ॥ नमसनं शम्भो निराकाराय ते नमः। निर्गुणं निष्क्रियं शान्तं इत्याद्यादश्रुतयो जगुः ॥ २२ ॥ निराकारं शिवायं शिव सर्वेदा। नमो ब्रह्म अतोऽहं च न मा भद्र शिवायोऽहं न संशयः ॥ २३ ॥ ।। इति श्रीमत्पद्म।।दाचार्यविग्चितो मन्त्रराजप्रकाशः ।।

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons, Dev Prayag. Digitized by eGangotri

CC-0 Pt. Chakradhar Joshi and Sons. Dev Prayag. Digitized by eCangoth ....